

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

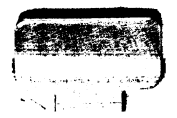
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







Digitized by Google

### изъ РУКОПИСЕЙ

Wislip

# А. Н. ШМИДТЪ.

Съ письмами къ ней Вл. Соловьева.

Digitized by Google

Schmitt, Anna Micsleeme

## АННЫ НИКОЛАЕВНЫ ШМИДТЪ.

О Будущности.—Третій Завѣтъ.—Изъ дневника.— Письма и пр.

> Съ письмами къ ней Вл. Соловьева. 2180

> > 1916.

Складъ изданія въ книгоиздательствъ "Путь" (Москва, Мертвый пер., д. 9).

типографія "русская печатня" в. в. назаревскаго. вольш. садовая, д. 14.





и **Шмидтъ:** наверху слъва—дътскіе годы (съ семейной группы); въ срединъ—зрълые годы; туху справа—послъдніе годы (изъ группы съ матерью); внизу-на смертномъ одръ.

### Анна Николаевна Шмидтъ (1851-1905).

А. Н. Шмидтъ родилась 30 іюля <sup>1</sup>) 1851 года <sup>2</sup>) въ Нижнемъ Новгородъ 3). Здъсь она провела большую часть своей жизни, здъсь имтла она свои "откровенія", здъсь же скончалась отъ воспаленія мозга 7 марта 1905 года, здъсь и погребена вмъстъ съ матерью. Съ Нижнимъ внъшнимъ образомъ связана почти вся ея жизнь. По темъ скуднымъ и случайнымъ біографическимъ матеріаламъ (преимущественно воспоминаніямь), которые пока имъются, можно установить, что "отецъ и мать 4) А. Н. (оба дворянскаго рода), хотя и носили нъмецкую фамилію, но были вполнъ русскими людьми, особенно мать, богомольная, набожная женщина, ревностно исполнявшая всв православные обряды, строго соблюдавшая посты". Отецъ ея былъ юристь и служиль, кажется, судебнымъ слъдователемъ, впрочемъ судьба его была превратна, какъ это явствуетъ изъ нижеприводимыхъ воспоминаній о дътствъ А. Н. Она была единственною дочерью и воспитывалась въ старозавътномъ духъ. Школьнаго образованія она, повидимому, не получила, но держала экзаменъ на званіе учительницы французскаго языка и въ теченіе трехъ лъть (1873—1876) была его преподавательницей въ Маріинской женской гимназіи, откуда вышла "по бользни" (согласно свидътельству врача, страдая острымъ сочленовнымъ ревматизмомъ), но главнымъ образомъ, повидимому, вслъдствіе несродности ей педагогическихъ занятій, хотя французскимъ языкомъ она вообще хорошо владъла. Послъ разоренія, постигшаго семью Шмидтъ еще въ дни ея молодости, ея жизнь съ внъшней стороны наполнена заботой о кускъ хлъба для себя и, главнымъ образомъ, для обожаемой ею матери, ко-

3) По даннымъ того же очерка въ "Словаръ". Однако по воспоминаніямъ А. П. М., сама А. Н. однажды сказала ему: "я родилась въ городъ святой

Софіи" (т. е. Новгородів).

<sup>1)</sup> См. ея собственное указаніе: "Изъ дневника", стр. 267 наст. тома.
2) Такъ опредъленъ этотъ годъ въ "Краткомъ словаръ писателейнижегородцевъ", изд. Нижегор. Ученой Архивной Комиссіи. 1915. Въ нъкоторыхъ воспоминаніяхъ указывается 1853 годъ. По документамъ годъ этотъ нами не установленъ. Если послъдняя дата върна, то годъ рожденія А. Н. совпадаетъ съ годомъ рожденія В. С. Соловьева.

<sup>4)</sup> Согласно метрической выписи, 27 сент. 1850 г. повънчанъ первымъ ваконнымъ бракомъ въ С.-Петербургъ прикомандированный къ Комиссаріатскому депаргаменту коллежскій секретарь Николай Шмидтъ съ дочерью отставного титулярнаго совътника Оедора Романова, дъвицей Анной Оедоровной, въ церкви лейбъ-гвардіи Московскаго полка.

торую она старалась обставить возможнымь комфортомъ (мать ея, послѣ ея смерти, несмотря на случайную поддержку со стороны людей, близкихъ В. С. Соловьеву, терпѣла нужду и скончалась въ 1910 году). А. Н. брала всякія занятія, не гнушаясь черной работой, — секретарствовала, переводила, сотрудничала въ мѣстныхъ газетахъ, давая хронику, театральныя рецензіи, отчеты о думскихъ и городскихъ засѣданіяхъ и т. под. На работѣ она и умерла: 6-го января, придя на губ. земское собраніе, чтобы дать отчеть о немъ, она почувствовала себя плохо, врачи нашли воспаленіе мозга, и съ тѣхъ поръ въ теченіе двухъ мѣсяцевъ она не открывала глазъ, почти не приходя въ сознаніе до самой смерти (См. "Нижегор. Лист.", № 63, отъ 8 марта 1905 г.).

Воть безхитростныя, но выразительныя воспоминанія человъка, стоявшаго близко къ ея дътству и ея семьъ (В. В. К).

Насколько память не измѣнила мнѣ, я помню, мнѣ было тогда 6 лѣтъ, какъ пріѣхала въ Нижній моя крестная—Анна Өедоровна Шмидтъ—родная мать Анны Николаевны. Остановились они въ номерахъ, на Б. Повровкѣ. Когда мы пришли съ моей матерью къ нимъ, то едва могли успоконться отъ радостнаго свиданія. Моя мать была съ А. Н. подругой въ дѣтствѣ. Жили тогда они въ Н.-Новгородѣ. Хорошенько не помню, кѣмъ былъ тогда отецъ А. Н., но по разсказамъ моей матери жизнь А. Ө. была очень веселая. Она была хорошая музыкантша. Очень хорошо играла на любительскихъ спектакляхъ. Была красива. Ее всѣ боготворили. Была изъ очень старинной дворянской семьи. Ея сестра была, кажется, фрейматери.

А. Н., какъ разсказывала моя мать, росла удивительнымъ ребенкомъ. Она не любила общества, но зато любила играть, не въ куклы, — нътъ, но разсуждать сама съ собой, или, если приходила къ ней моя мама, то она усаживала ее на стулъ, а на другіе стулья сажала куколъ и начинала сама имъ что-нибудь разсказывать, какъ взрослая. Конечно, матери надоъдало слушать ее и у нихъ происходили иногда разногласія, котя это нисколько не охлаждало другъ къ другу. Потомъ, когда настало

время учиться А. Н., ей взяли репетиторовъ.

Они ходили заниматься къ ней на домъ. Мать говорила, что учителя поражались тогда ея умомъ и развитіемъ. Она часто задавала имъ такіе вопросы, что они не могли ей отвъчать (объ этомъ мнъ разсказывала ея мать). По разсказамъ же ея матери, въ дътствъ А. Н., когда къ нимъ приходили гости, то занимать ихъ не приходились, такъ какъ А. Н. такъ умъла ихъ увлекать своими разсужденіями, что всъ съ удовольствіемъ ею занимались.

Когда они перевхали въ Нижній, то А. Н. стала держать экзаменъ въ Нижегор. мужской гимназів. И выдержала его съ отличіемъ. Поступила она послів этого въ Маріинскую гимназію учительницей французскаго языка. Ея мать была противъ этого и въ конців концовъ А. Н. пришлось уступить и уйти изъ гимназіи. Отецъ ея въ это время служиль въ Польшів, кажется, мировымъ судьей. А Ан. Н. съ матерью жила въ Нижнемъ. Въ это время я жила у нихъ; они взяли меня отъ родителей, чтобы я училась въ гимназіи. Занималась со мной А. Н. Помню, какъ она сердилась на меня за мою лівь; сколько я пролипа слезъ: хотвлось бъгать, играть а туть за книжки сажають. Онів меня очень любили, въ особенности А. Ө. Я была ея крестицей, а моя сестра—крестицей А. Н., и воть онів такъ и дізлились: одна—одну баловала, другая—другую.

Помию, какъ у нихъ было все натянуто: все было распредълено, въ какой часъ что дълать—это было такъ скучно не только для меня, ръз-

ваго ребенка, но и для А. Н.

Когда она бывало расшалится,—это была не взрослая барышня, а ръзвая шалунья; схватить бывало меня подъ руки и вертимся по комнать, а то въ жмурки начнемъ играть. Какая была она славная, такъ остроумно что-нибудь говорила въ это время. Мать тоже размилостивится. И такъ хорошо, такъ весело. Но бывали и тяжелыя минуты. Это когда А. Н. въ чемъ-нибудь провинится, и тогда бъда, и ей, и мнъ скверно: старуха начнетъ ворчать, закрывается дверь въ спальню и тамъ начинается отчитыванье А. Н. Поставить ее на колъни, а та стоитъ и проситъ прощенья, и такъ часа 2, наконецъ-то послъдуетъ прощенье, цълованье ручки, и опять все развеселяется.

Помию, какъ они собирались въ концерты. Начиналось одъванье съ 5 часовъ. Надъвалось столько разныхъ фуфаекъ! А. Н. капризничала—она не любила кутаться, но мать, боясь простуды, заставляла. Ихъ всегда сопровождала горничная, которая ихъ тамъ раздъвала, и когда публика

вся разойдется, то онв начнуть одвваться.

Любила я разговаривать съ А. Н.—такъ славно, такъ понятно она

все объясняла.

Помию, они каждый годъ вздили въ село Воскресенское на дачу, тамъ служилъ ея отецъ раньше, до Польши, и они къ этому селу привыкли и ежегодно вздили туда на лъто. Сборовъ было очень много. Вхали мы съ большимъ мученьемъ. Намъ объимъ много попадало отъ А. О.—то "не раскрывайте рты—пыль летитъ", когда намъ хотълось болтать; то кутаетъ насъ къ вечеру въ теплыя платыя, тогда какъ и такъ жарко. Наконецъ прівхали. Въвхали въ село къ вечеру. Квартира была

Наконецъ прівхали. Въвхали въ село къ вечеру. Квартира была уже готова, т к. раньше письмомъ предупреждали о нашемъ прівздѣ. Большой домъ въ пять комнатъ. Мнѣ дали хорошенькую комнату. Начался споръ изъ-за комнаты. А. Н. желаеть эту комнату, но ей не повволяють ее занять, т. к. она далеко будетъ отъ мамаши. Ей было запрещено писать по вечерамъ и поэтому мать держала ее при себѣ. На дачѣ жизнь пошла опять однообразная, съ тѣми же сценами стоянія на колѣняхъ. Разъ, какъ мнѣ было обидно за А. Н... И меня тогда еще поразила ея покорность передъ матерью—она только заплакала, цѣлуя ея руки.

Много удовольствія намъ доставляли повздки въ люсь, когда только рюшалась на это А. Ө. Все было бы хорошо, если бы это было просто. Но, къ сожальнію, и туть насъ ждало разочарованіе. Подавалась намъ долгуша. Усаживались въ нее: я, крестная (А. Ө.), А. Н. и горничная. Вхали въ люсь. Тамъ начиналось наше мученье—дальше 10 шаговъ мы съ А. Н. не имъли право двинуться. Наконецъ крестная рюшалась углубиться въ люсь. Тогда вынимался шнурокъ. За одну руку привязывали А. Н., за другую—меня. Идемъ люсомъ. Видимъ вемлянику. Тамъ ея такъ много. Господи, съ какимъ удовольствіемъ порвалъ бы и повлъ. Но зоркій глазъ слёдить за нами.

Разръщается намъ собирать, но только, Воже сохрани, ѣсть! Конечно, я похитръе А. Н. и сама слъжу глазами; — какъ зоркій глазъ отвернулся, такъ я десятокъ въ ротъ. Но опять таки и тогда меня поражала А. Н.: она ни одной ягоды не съъла. Настолько была у нея честная натура. Мы больше чувствовали съ ней удовольствія, когда крестная насъ отпускала гулять вдвоемъ. Вотъ тогда я была очень рада побыть съ А. Н. Сколько

она мив разсказывала интереснаго.

Помню, разсказывала она тогда мнв про какую-то волшебную сказку, и я удивлялась, какъ она можетъ сочинять такъ хорошо. Разъ случайно застала я ее у себя въ комнатъ съ бумажкой и карандашомъ, она чтото писала. Она быстро спрятала бумагу въ карманъ. Я просила ее прочесть мнв; но она взяла съ меня клятву, что я никогда не скажу крестной, что она что-то пишетъ. Я дала слово и насъ съ ней это еще болве сблизило. Я пускалась на всъ хитрости, чтобы ей была возможность оставаться больше одной.

Осенью вернулись съ дачи. И тутъ-то случился переворотъ въ ихъжизни. Кто-то принесъ крестной анонимное письмо на ея мужа. Она не повърила. Но по прошествіи мъсяца, когда нужно было получать деньги,

которыя мужъ ея высылалъ, она ихъ не получила.

Прошло 2, 3, 4 мъсяца, деньги хотя и высылались, но очень немного. Въ письмахъ писалось, чтобы пока заняли—онъ вышлеть. И вотъ началось ихъ мученье: долги въ лавкахъ, за квартиру. Наконецъ, дошло до того, что никто имъ не върилъ. У меня была бабушка, которая съ родителями А. Ө. была знакома. Она вошла въ ихъ положеніе, стала давать имъ деньги. Набралось около 500 руб., но дальше и она не могла ихъ выручать. Наконецъ А. Ө. и А. Н. ръшили ъхать лично въ Варшаву къ мужу. Что тамъ было-не помню; только бабушка получила вексель и письмо, чтобы она все распродала и взяла себъ деньги. Потомъ было еще письмо отъ крестной. Она писала, что ихъ постигло горе. Мужъ ея, чтобы достать. денегь больше, сдълаль подлогь съ сестрой А. Ө. Пользуясь тъмъ, что та была слъповата и стара, заставиль ее подписать все, что ему было нужно. Потомъ это открылось, его судили, но, благодаря хлопотамъ и протекціи А. О., его сослали въ Астрахань. Тамъ А. Н. поступила въ редакцію газеты, давала уроки. Забывая себя, отдавалась родителямъ, но не забывала и другихъ: въчно у нея были бъдные, въчно она пристраивала, за вськъ хлопотала. Послъ, по манифесту, имъ разръшили жить въ Нижнемъ. По прітадъ въ Нижній А. Н. поступила въ "Волгарь" и давала уроки, и все-таки мать ею распоряжалась, какъ ей хотвлось. А. Н. было уже 45 лвть. а она не смъла, придя уставши, взять хлъба себъ, пока мать не дасть. И все это безъ ропота переносилось. Потомъ заболълъ отецъ ея и вотъ она сидить у его постели ночь, ухаживаеть за нимъ, исполняеть безъ ропота капривы матери, а день на работъ. Умеръ отецъ, стали онъ жить вдвоемъ. Перевхали сначала на Похвалинскую ул. Послв перевхали за церковь Похвалы. Туть А. Н. забольла и умерла.

Помню, какъ она урывками писала безъ конца.

Потомъ, боясь, чтобы матери не попали ея писанія, она мнѣ принесла цълыя пачки написанной бумаги, просила хранить ихъ и молчать. Потомъ

какъ-то разъ пришла ко мнъ и взяла у меня все...

Вспоминается мнѣ одинъ разсказъ А. Н. о своихъ похожденіяхъ къ прокурору. Она хлопотала за одного студента, который былъ въ чемъ-то вамѣшанъ и ему не давали свидѣтельства. Первый разъ прокуроръ ее не принялъ. Она пошла во 2-й разъ — тоже отказъ, все его дома нѣтъ. Наконецъ она пришла утромъ рано. Онъ еще спалъ. Она дождалась, когда онъ проснется. И когда лакей вышелъ, она недолго думая вошла въ комнату и застала его въ халатъ. Она такъ смѣшно разсказывала, какъ смутился его превосходительство; но потомъ самъ разсмѣялся и говоритъ ей: "отъ васъ не отвяжешься" и сдѣлалъ для нея все, что она просила.

Она такъ увлекалась своими мыслями, что забывала обо всемъ. Кокетство она считала порокомъ. Она была религіозна, но какъ-то по своему. Помню, она долго разсказывала мнв про вселенскій соборъ, но я, откро-

венно говоря, по своей глупости, не понимала тогда многаго.

Вспоминаются мит торжественные дни: это ея именины 3-го февр. и первые дни праздниковъ Рождества и Пасхи. Если бы въ эти дни я вздумала не придти, то обиды большей нельзя было бы нанести. Бывало отдасть последнюю копейку и сама пойдеть занимать.

Она такъ далека была отъ сего міра, что намъ, маленькимъ людямъ, казалось смѣшно. Ей, напр., нѣтъ времени поъсть. Она нисколько не постъснится, гдѣ бы ни была, взять хлѣбъ и начать ъсть. Если у нея сваливаются туфли, то она возьметь веревочку и привяжетъ ихъ. Много надъ ней смѣялось народу, но мнѣ всегда было за нее обидно. Конечно, занятая своимъ дѣломъ, я не могла углубляться въ ея разговоры, что и сожалѣю теперь.

Передъ ея смертью я ночевала у нихъ. Ночью она какъ будто бы пришла въ себя. Спросила, узнаетъ ли меня. Сказала, что узнаетъ, но черезъ полчаса ей стало плохо. Я повхала къ доктору Агапову. Это было часа 2 ночи. Привезли доктора. Онъ сказалъ, что положение безнадежное. На

другой день она умерла.

Вспоминается мий еще случай съ А. Н. Ей нужно было экстренно такть въ Арзамасъ на какое то собраніе. Но т. к. дома она никого не застала, было заперто, то, придя ко мий, она взяла попавшійся ей подъ руку головной уборъ (капоръ) моей маленькой дочери и такъ убхала. Послъ она мий разсказывала, что идя по улицамъ Арзамаса обращала на себя вниманіе, и только когда на собраніи ей сказали про ея костюмъ, то она поняла, что надъ ней см'ялись.

Помню еще балъ въ консерваторіи у В. Ю. Валлуана. Было, кажется, 25 лѣтъ со дня открытія ея, и т. к отецъ А. Н. былъ одинъ изъ организаторовъ этого музыкальнаго общества, то А. Н. была приглашена. Помню, какъ они собирались на этотъ балъ. Сшила она себъ коричневое платье, бълый круглый воротничекъ, и т. к. ее всегда безпокоили башмаки, она одъла туфли, но туфли спальныя, самыя простыя, и какъ мы ее ни уговаривали одъться помоднъе, никакъ не уговорили. Ей было все равно, что скажетъ толпа, она не могла измънить себъ и тутъ. Всегда носила она костюмъ на булавкахъ, говоря, что это ей удобнъе: когда какъ вахочешь, такъ и застегнешься.

Этотъ человъкъ, несмотря на всв чудачества свои, былъ великій человъкъ. Сколько она добрыхъ дълъ сдълала. Она муху не убила, говоря мнъ, что все живущее должно жить. Благодаря ей, ея вліянію на меня, до сихъ поръ много хорошаго осталось въ моей душъ, и жизнь мнъ кажется хороша, только благодаря ея вліянію на мой характеръ.

Но чёмъ она заслуживаетъ поклоненія, это отношеніемъ своимъ къ матери—безъ ропота сносить ея капризы и заботиться такъ, какъ она...

Другія воспоминанія содержать описаніе внъшности и внъшняго образа жизни А. Н. Шмидть въ разные ея годы.

"Я была въ 6-мъ классъ Нижегородской 1-й женской гимназіи, а она была учительницей французскаго языка въ нашемъ классъ. Помню ея первый приходъ: вошла молодая дъвушка въ свътлосинемъ платъъ, прекрасные русые волосы вънкомъ обвивали ея голову. Вся розовая отъ смущенія предъ любопытными взорами нъсколькихъ десятковъ ученицъ, начала она урокъ... Встрътила я ее спустя почти 20 лътъ въ 1896 г. въ трамваъ, съ недоумъніемъ посмотръла на ея костюмъ и шляпу. Волосы на головъ были также уложены какъ и 20 лътъ назадъ, но въ нихъ уже

пробивалась съдина" (М. М. Г.).

"Какъ сейчасъ вижу А. Н.: небольшого роста, средней полноты, живое лицо, привлекавшее вниманіе своими сърыми, вдумчивыми глазами. Она была некрасива въ обыденномъ пониманіи этого слова, но притягивала глазъ той духовной работой, которая совершалась въ А. Н.—Торопливая, въчно озабоченная походка, внъщняя небрежность въ костюмъ и неизбъжная плетеная сумка съ туго набятыми рукописями и другими матеріалами въ рукъ, заставляло многихъ оглядываться и улыбаться при встръчъ съ нею. Ея энергія не знала предъловъ. По своей спеціальности корреспондентки "Нижег. Листка" она проникала всюду, но и вездъ была желанной... Въчно въ хлопотахъ по чужимъ дъламъ, она совершенно забывала о себъ. Я самъ видълъ на ней худые башмаки съ подвязанной мочалкой подметкой, и А. Н. неръдко заъзжала ко мнъ погръться, потому что ея шуба была, что навывается, на рыбьемъ мъху" (Г. Н. С.).

"Она избрала въ газетъ для себя главной спеціальностью театральныя рецензіи, а также начала доставлять отчеты о засъданіяхъ разныхъ общественныхъ и просвътительныхъ мъстныхъ организацій. Говорять, А. Н. отличалась необыкновенной способностью схватывать и налету почти стенографически записывать все, происходившее на разныхъ засъданіяхъ. Съ этихъ поръ ее всегда можно было видъть по обыкновенію странно и небрежно одътою, гдъ-нибудь примостившеюся въ театральномъ зрительномъ залъ или въ залъ различныхъ засъданій, сосредото-

ченно записывающею на клочкахъ смятой бумаги. Во время театральныхъ антрактовъ или перерывовъ засъданія, не обращая вниматія на окружающую публику, она неръдко вынимала изъ кармана принесенную съ собой изъ дома булку или буттербродъ и преспокойно начинала ъстъ, такъ какъ иногда, какъ корреспонденткъ, ей до самаго вечера приходилось находиться на дълъ, ни на минуту не отлучаясь домой. Если ей чтонибудь было нужно, она нисколько не затруднялась позднимъ временемъ ночи, являясь къ тому лицу, въ которомъ она встръчала надобность; получивъ необходимую справку, невозмутимо удалялась. Всъ ее знали за чудачку, никого это не удивляло и для А. Н. извинялось. Она была невысокаго роста, худощавая, жидкіе съ легкой просъдью свътлые волосы свои она небрежно завязывала какимъ-то узломъ на затылкъ. Съ ея лица почти никогда не сходила жизнерадостная улыбка и выраженіе дътской довърчивости, глаза ея были всегда устремлены куда-то въ пространство, все въ ней было какъ-то полно невозмутимаго покоя, покоя не ищущей, а уже нашедшей" (А. П. М.).

"Думаю, что не будеть съ моей стороны дервостью причислить покойную А. Н. къ близкимъ кровнымъ, такъ сказать, родственникамъ по духу "святого" доктора Гааза. Она дълала въ Нижнемъ то же, что дълалъ въ свое время знаменитый докторъ въ Москвъ: неутомимо помогала всъмъ нуждающимся въ помощи дъломъ и словомъ. Она совершенно забывала о себъ, работала череаъ силу, въчно волновалась, въчно торопилась куданибудь по какому-нибудь дълу и всегда по чужому дълу. Ее можно было встрътить и у архіерея, и у прокурора, и въ жандармскомъ управленіи. Ей отказывали, надъ ней подшучивали, отъ нея иногда прятались, а она настойчиво всегда добивалась своего; много лишнихъ слезъ не упало благодаря этой настойчивости... долго будутъ съ теплой благодарностью вспоминать имя А. Н. Шмидтъ и говорить: "Эхъ, если бы жива была Анна Николаевна, она бы сдълала, она бы похлопотала, она бы помогла, она

рискнула бы на это ради насъ" (Изъ надгробной ръчи).

Изъ статьи А. Уманскаго въ *Ниосегородскомъ Листик* (1905, № 64): "Покойная А. Н. Шмидтъ была извъстна чуть ли не всему городу, но извъстна больше, какъ репортеръ, какъ оригинальный человъкъ, чъмъ какъ просто человъкъ. И немногіе, въроятно, сознавали, что она была не только оригинальный человъкъ, но и человъкъ необыкновенный,—потому что ей и не пришлось развернуть вполнъ своихъ дарованій.

Убивала ее мелкая газетная работа, занимаясь которой она приносила не мало пользы, обнаружила большія способности, но которая далеко не

отражала ея духовнаго содержанія.

Пишущій эти строки познакомился съ А. Н. Шмидть въ началь 1894 г., когда она прібхала съ семьей изъ Астрахани. Въ то время я завъдываль редакціей "Волгаря" (въ теченіе полутора лътъ), и А. Н. Шмидть обратилась ко мнъ, предлагая переводы съ иностранныхъ языковъ, преимущественно съ французскаго, которымъ она владъла въ совершенствъ, какъ роднымъ языкомъ.

Между прочимъ, она переводила и стихами изъ Виктора Гюго, и переводы ея были умѣлы, близки къ подлиннику, но въ нихъ недоставало поэзіи. И А. Н. вскоръ оставила переводы стихами, чувствуя, что это не ея область; да и Виктора Гюго она, въроятно, переводила потому, что во многихъ стихахъ его больше декламаціи, чѣмъ поэзіи. Помню, что ею было переведено изъ сборника стихотвореній Виктора Гюго: "L'année Terrible", то стихотвореніе, въ которомъ поэтъ обращается къ рабочему, желающему поджечь библіотеку, указывая ему на сокровища, въ ней заключенныя, а рабочій отвъчаеть: "я не умъю читать".

заключенныя, а рабочій отвъчаеть: "я не умью читать". Семейныя обстоятельства заставили А. Н. стараться расширить свой литературный заработокъ; но такъ какъ въ редакціи ръшительно не имълось работы, а въ разговоръ съ ней я указывалъ, что заработокъ она могла бы имъть въ отдълъ "хроники", она выразила желаніе доставлять таковую.

Я сомнъвался, возможна ли для женщины эта работа, но тогда же долженъ былъ убъдиться, что А. Н. прекрасный репортеръ.

Къ сожальню, моего высокаго мнынія о способностяхь А. Н. не раздыляль издатель, противившійся расширенію ея участія вы газеть. Впрочемь, вскоры я самы должень быль оставить редакцію "Волгаря", гды А. Н. продолжала уже работать не вы качествы сотрудника, но корректора, да и то недолго. Вы концы 1894 года, когда я сдылался завыдующимы редакціей "Нижег. Листка", она стала постояннымы сотрудникомы этой газеты, вы которой оставалась до самой своей кончины вы теченіе десяти лыть.

Тогда же она приняла на себя веденіе земской хроники, отчетовъ о земскихъ собраніяхъ, отчетовъ о концертахъ, оперныхъ спектакляхъ, отчасти отчетовъ о драматическихъ спектакляхъ, которые впослъдствіи всецъло перешли въ ея руки. Лучшихъ отчетовъ чъмъ тъ, какіе составляла А. Н., и быть, кажется, не можетъ.

Обладая большимъ умомъ, она быстро оріентировалась во всякомъ вопросъ и въ ръчи каждаго всегда умъла схватывать главную суть ея. По точности передачи, отчеты эти не уступали стенографическимъ, если не превосходили ихъ, потому что отъ нихъ отметалось случайное и оста-

валось самое существенное.

Равно можно было не соглашаться съ тъмъ или другимъ въ музыкальныхъ и театральныхъ рецензіяхъ А. Н., но несомнънно, что онъ выдълялись изъ общаго уровня, потому что авторъ ихъ обладалъ тонкимъ вкусомъ и своеобразнымъ художественнымъ пониманіемъ и читались онъ поэтому всегда съ большимъ интересомъ. Это была область, въ которой А. Н. выходила изъ своей сферы удивительнаго репортера, давая просторъ своему уму и вкусу.

Лично я вскоръ долженъ былъ покинуть "Ниж. Листокъ" и даже затъмъ убхать изъ Нижняго, но амплуа, занятое въ газетъ А. Н., оставалось за нею неизмъннымъ при всъхъ перемънахъ, происходившихъ въ газетъ. Только репутація ея вполнъ упрочилась, да и извъстность ея въ городъ

стала огромной.

Последнему много помогала внешность А. Н., ея странности, которыя

заставляли многихъ говорить о ней съ улыбкой.

Она не придавала никакого значенія внѣшности, ходила небрежно одѣтой, обѣдала тоже кое-какъ, иногда по пути въ магазинахъ или у знакомыхъ, не придавая никакого значенія и внѣшнимъ условностямъ общежитія. Такъ, если нужно было для дѣла, она являлась къ людямъ во всякое время дня (иногда и ночи) и не отставала до тѣхъ поръ, пока не доставала нужнаго свѣдѣнія."

А. Н. Шмидтъ на похоронахъ В. С. Соловьева.

"Когда несли тъло Вл. С. Соловьева, около него было такъ мало народу, что я подумаль, не ошибся ли я, даже спросиль, чьи похороны.Въ храмъ (университетскомъ) было тоже мало народу, такъ что онъ казался пустымъ. Лишь позади гроба, у дверей и колоннь, тьснилась кучка людей, впереди же не было никого. Какъ-то не върилось смерти Вл. С. и все казалось, что онъ встанетъ. Въ срединъ объдни, когда я стоялъ впереди гроба, справа отъ него, въ пустой части храма, прошла мимо меня со свъчей немолодая женщина, невысокая, худощавая, въ простой шляпъ, въ короткой юбкъ, некрасиво и бъдно одътая, производившая впечатлъніе бъдной, живущей своимъ трудомъ, интеллигентной дъвушки. Хотя я быль въ слезахъ отъ скорби о Вл. С., однако невольно остановился вниманіемъ на вошедшей, которая поставила свъчу въ подсвъчникъ около гроба. Въ ея походкъ, выражении лица, насколько его можно было видъть сбоку, въ томъ, какъ подошла она ко гробу и стала впереди меня, одна у гроба, сразу почувствовалось, что для нея смерть Вл. С. имъла особенное, исключительное значеніе. Во время службы она не разъ пристально взглядывала въ лицо покойнаго. Невольно въ душъ поднимался вопросъ, что это за человъкъ? Чъмъ занимается, гдъ и какъ живетъ? Выраженіе глазъ ся поражало какой-то особенной экстатичностью, порождаемой не только волненіемъ момента, но и постоянной внутренней напряженностью. Вспоминались невольно образы Достоевскаго, — людей, живущихъ своеобразной внутренней

жизнью, охваченныхъ одною идеей. Къ отивванію собралось народу ивсколько больше, но все-таки немного. Время было летнее, и Москва была пуста. Когда вынесли гробъ и поставили на колесницу, я пошелъ впереди гроба, нъсколько сбоку, позади же гроба шли близкіе и родственники. А. Н. Шмидтъ шла предо мною, справа впереди гроба, отдъльно отъ всъхъ. Она плакала и время отъ времени смотръла на гробъ какимъ-то особеннымъ взглядомъ, который я иногда ловилъ, а иногда ощущалъ не видя. Несмотря на то, что и самъ я не могъ удерживаться отъ слезъ, мысль о покойномъ все время чередовалась у меня съмыслью объ этой загадочной женщинъ. Въ это время братъ Вл. С-ча — Михаилъ Сергъевичъ, шедшій почти рядомъ со мной, видя нескрываемую мою скорбь, подошелъ ко мнъ и сталъ спрашивать о моихъ отношеніяхъ къ Вл. С-чу; вскоръ онъ также спросилъ меня, не знаю ли я эту женщину, идущую впереди; я отозвался незнаніемъ. Вопросъ М. С—ча побудилъ меня удовлетворить и собственному любопытству, я поравнялся съ А. Н—ой и хотълъ спросить ее: "Вы, должно быть, очень любили его?" Но какъ-то сразу почувствовалъ, что это можеть быть понято въ нежелательномъ смыслъ, и я только спросилъ ее: "Вамъ очень жаль его?" Она быстро взглянула на меня заплаканными глазами и, утвердительно кивнувъ головой, заплакала еще сильнъй. Я почувствовалъ, что продолжать разговоръ было неудобно. Помню ее стоящей надъ могилой въ ту минуту, когда въ землю опускался гробъ, пристально смотрящей въ могилу. Начались надгробныя ръчи. Нъсколько словъ сказалъ и я: обращаясь къ покойному, я вспомнилъ тотъ завътъ, который онъ оставиль въ послъднее мое свиданіе съ нимъ. На мой вопросъ: "что самое важное и нужное въ жизни?" онъ тогда далъ такой отвътъ: "быть возможно чаще съ Господомъ", а потомъ полумавъ прибавилъ: "если можно, всегда быть съ Нимъ". Когда я начиналъ свою ръчь, то почувствовалъ, какъ она, стоявшая рядомъ со мною, метнулась въ меня глазами, а затъмъ снова опустила ихъ. Больше я ея уже не видалъ, хотя изъ этой встръчи возникло нъкоторое заочное знакомство" 1). (М. А. Н.).

Трудовая и хлопотливая жизнь А. Н. совершенно не оставляла ей возможности работать надъ своимъ образованіемъ, а постоянный недостатокъ средствъ не позволяль пріобрътать книгь (извъстенъ случай, что для того, чтобы имъть возможность познакомиться съ интересовавшей ee она ходила къ мало знакомому человъку по ночамъ, за неимъніемъ другого времени). Достаточно сказать, что, по ея же собственнымъ признаніямъ, она не знала даже о существованіи Вл. Соловьева, сыгравшаго въ ея жизни столь большую роль, до 1900 года. Всв ея мистическія созерданія являются поэтому дъломъ ея личнаго творчества, или воздъйствіемъ того таинственнаго наитія, которому сама она ихъ приписывала. Начало ихъ относится, по ея указанію, примърно къ 1886 году. Слъдовательно, она была около 35 лъть, когда ей было первое явленіе "Возлюбленнаго" въ церкви Знаменія, извъстной также подъ названіемъ женъ Муроносицъ. Такъ какъ она таила отъ матери, какъ и отъ большинства окружающихъ, свой духовный міръ, то записывать свои откровенія она могла только урывками, иногда ночью, при самыхъ неблагопріятныхъ условіяхъ. Объ этомъ свидь-

<sup>1)</sup> Одно изъ писемъ А. Н. Шмидтъ къ автору настоящихъ воспоминаній приведено и въ настоящемъ томъ, стр. 277—279.

тельствуеть и внъшній видь ея рукописей, -- эти полосы тонкой, пожелтъвшей бумаги, исписанныя бъглымъ карандашнымъ почеркомъ. Однако основная ея рукопись, "Третій Завътъ", совершенно пожелтъвшая, обветшавшая и выцвътшая, очевидно, есть плодъ упорной работы, судя потому, что существуеть нъсколько черновокъ отдъльныхъ ся частей, впрочемъ мало отличающихся между собою 1). Гораздо новъе другая основная ея рукопись "Изъ Дневника", написанная уже послъ смерти Вл. Соловьева. Повидимому, въ хаосъ бумагъ А. Н. эти объ рукописи суть самое важное и цъльное, если не считать сдъланнаго ею перевода французской книги Вл. Соловьева, "La Russie et l'Eglise universelle" и изложеній его сочиненій. Въ связи съ вліяніемъ Вл. Соловьева находится ея влеченіе къ католичеству, раньше, какъ видно изъ "Третьяго Завъта", у нея совершенно отсутствовавшее. Впрочемъ, здъсь установить ея окончательное мивніе затруднительно <sup>2</sup>).

Конечно, въра А. Н. во Вл. Соловьева, какъ одно изъ воплощеній Христа на землъ, въ связи съ ея собственнымъ самосознаніемъ, есть наиболъе странная, непонятная и соблазнительная черта во всемъ ея духовномъ обликъ, и безъ того столь загадочномъ. Мало того, именно этой чертой ставится огромный вопросительный знакъ относительно природы и всъхъ предыдущихъ ея "откровеній". Ибо и склонные къ принятію религіозныхъ идей А. Н. едвали не наибольшую трудность ощутятъ въ той конкретности, съ какою она прі-урочиваетъ ихъ—сначала только къ своей личности, а позднъе еще и ко Вл. Соловьеву. Однако нельзя отрицать и того, что именно эта конкретность придаетъ ученію А. Н. сугубое своеобразіе и силу.

Біографически во всякомъ случав заслуживаеть вни-

<sup>1)</sup> Nota bene. Въ рукописи "Третьяго Завъта" имъются карандашныя помътки, очевидно, позднъйшаго происхожденія,—подчеркнуты отдъльныя слова и фразы; въ настоящемъ изданіи подчеркнутыя слова всюду набраны курсивомъ, хотя очевидно, что далеко не всегда эти отмътки имъютъ въ

виду усилить значеніе подчеркнутаго слова.

2) Въ письмъ къ В. А. Т. 1903 г. она, напр., отдаетъ ръшительное предпочтеніе православію (275 стр.), между тъмъ въ "Дневникъ" (стр. 263) "нововараильская въра" есть уже не дальнъйшее развитіе православія, какъ въ "Третьемъ Завътъ", но "преображенное католичество". Есть и другія свидътельства о колебаніяхъ А. Н. въ въроисповъдномъ вопросъ послъ знакомства съ Вл. Соловьевымъ и его сочиненіями. Такъ, одна изъ ея пріятельницъ (уже умершая) передавала, что послъдніе годы А. Н. причащалась у католическаго священника, хотя до конца жизни оставалась въ православной перкви. Въ письмъ одного католическаго духовнаго лица, относящемся къ 1901 году, ей дается такая рекомендація: "вы можете вполнъ довърять ей, такъ какъ она по духу вполнъ католичка, и очень ревностная, хотя по семейнымъ обстоятельствамъ не сдълала еще формальнаго присоединенія". Судя по ея замъткамъ, она разсчитывала, что "Третій Завътъ" ш "новоизраильская въра" получатъ санкцію папы.

манія, что послів знакомства съ Вл. Соловьевымь, за которымь скоро послівдовала и его смерть, ея собственное творчество замівтно оскудіваєть, почти изсякаєть, а взамівнь появляются переводы и конспекты философскихь книгь Соловьева. О томь, какъ самь Соловьевъ относился къ ея признаніямь, пока можно судить лишь по его письмамь къ ней. Несомнівню, что встрівча съ А. Н. есть одно изъ важныхь, котя и сокровенныхь, событій его біографіи. Да и все ученіе А. Н. существенно освіщаєть самыя интимныя идеи Соловьева, которыхь онъ до конца не договариваль, но у А. Н. призналь себів близкими (см. его первое письмо). Объ ихъ взаимномь мистическомь соотношеніи, конечно, возможны разныя гипотезы.

Послѣ смерти Вл. С. Соловьева у А. Н. Шмидтъ возникаетъ рядъ письменныхъ и личныхъ знакомствъ какъ съ его ближайшими родственниками, такъ и съ другими лицами, интересующимися религіозными вопросами. Можно видѣть, какъ она металась, изнемогая отъ своего одиночества и непонятости, и какъ довърчиво искала сочувствія своимъ идеямъ иногда совершенно не по адресу. Отсюда возникло и нъсколько писемъ, здѣсь печатающихся. Но въ самомъ для нея существенномъ, повидимому, и тогда она оставалась также одинокой, какъ и была. При всей открытости и любвеобильности своей натуры, она осталась лишена, если не участія и личной привязанности, то настоящей дружбы.

Теперешнее изданіе не только не притязаеть на полноту, но им'веть лишь предварительный характерь, хотя (если не считать сокращеній "Дневника", отчасти вынужденныхь) въ немъ содержится самое существенное, что можно извлечь изъ им'вющихся рукописей, и оно достаточно знакомить съ міромъ идей А. Н. Шмидть. Портреты сдізланы съ ветхихъ любительскихъ фотографій, увеличенныхъ и переснятыхъ.

Теперь нъсколько словъ въ объяснение этого издания.

"Сочиненія Анны Николаевны Шмидть"... По какимъ побужденіямъ издаются въ свъть эти невъдомыя сочиненія невъдомаго автора? Какъ отнестись къ этимъ необычнымъ темамъ и къ еще болъе страннымъ, скажемъ болъе, жуткимъ притязаніямъ? Воть вопросы, которые не могуть не встать у читателя, впервые приступающаго къ настоящему томику. И личность, и сочиненія А. Н. Шмидтъ окружены плотной атмосферой недоумъній; тъ, кому спутанными и почти таинственными путями выпала на долю нелегкая участь быть чъмъ-то вродъ душеприказчиковъ покойной, десятки разъ ставили себъ не только эти, но и многіе другіе вопросы объ А. Н. Шмидть и ея литературномъ наслъдіи. Воть почему теперь, когда, послѣ обсужденій и колебаній въ теченіе ряда лѣть, ими все-таки признано неизбѣжнымъ настоящее изданіе, является необходимымъ указать нѣкоторые изъ мотивовь, ихъ къ тому понудившихъ.

Если разсматривать предлагаемыя сочиненія только въ плоскости литературной и психологической, вить оцънки ихъ по существу, т. е. оцвики чисто религіозной, то едва ли кто станеть возражать, что въ сочиненіяхъ А. Н. Шмидть мы имъемъ одинъ изъ наиболъе примъчательныхъ памятниковъ мистической письменности, по меньшей мъръ не уступающій произведеніямъ такихъ корифеевъ мистики, какъ Дж. Пордеджъ, Як. Бёме, Тереза, канонизованная въ католичествъ, Сен-Мартенъ, Сведенборгъ и т. п. По самобытности же, по отсутствію всяких литературных "вліяній", по своеобразію тона и по особенностямь въ ръшеніи мистическихъ вопросовъ, Анна Николаевна даже и въ плеядъ славныхъ мистиковъ займетъ совершенно особое место. Единственное, съ чвиъ въ области мистики есть у нея точки касанія, -- это Кабала; но Анна Николаевна, образованная весьма недостаточно, о Кабалъ, конечно, и понятія не имъла, такъ что тутъ и ръчи не можеть быть о "вліяніи". Мы ничуть не сомньваемся, что въ плоскости историко-литературной, какъ памятникъ, сочиненія А. Н. Шмидть будуть признаны ціннымъ вкладомъ въ несуществующій еще Corpus mysticorum omnium.

Не сомнъваемся мы и въ томъ, что какъ личность, такъ и сочиненія А. Н. Шмидть представляють огромный интересь для изслъдованія религіозной психологіи. Какъ "человъческій документь", на коллекціонера, эти сочиненія — ръдкая находка. Полуобразованная некрасивая провинціалка, всю жизнь придавленная борьбою изъ-за куска хлъба для любимой матери, всю жизнь угнетаемая самой подлинной нуждой, не имъвшая ни книгъ, ни знакомствъ, ни досуга, и глубина мысли и блескъ писательства, богатство философско-мистическихъ вдохновеній! Какой удивительный контрастъ между внъшнимъ и внутреннимъ!

Откуда брала А. Н—а свои вопросы, не говоря ужъ объ ея глубокихъ и неръдко завъдомо мудрыхъ ръшеніяхъ, объ ея пронзительныхъ словахъ? И далъе, какъ могла эта обойденная судьбою дъвушка мыслить и говорить о себъ въ упорътакъ, какъ не посмъла бы помыслить ни одна царица даже въ смутныхъ мечтаніяхъ? А если это — безуміе, то гдъ же признаки безумія, и почему душевное здоровье героини романа, столь дерзновеннаго, осталось неповрежденнымъ, а нравственная чистота не возмутилась ни самомнъніемъ, ни высокоуміемъ? И поразительно не только это противоръчіе провинціальнаго обывательства со вселенскимъ размахомъ внутренней жизни, а и, того болъе, въ какомъ-то смыслъ, еще

не поддающемся выясненію, извъстная законность его. Но хотя бы и не такъ, фигура А. Н. Шмидтъ можетъ удовлетворить самому избалованному вкусу коллекціонера религіозныхъ типовъ и послужить богатой темой для проникновеннаго психологическаго изслъдованія.

Однако и не психологическая вивисекція была завертающимъ побужденіемъ при настоящемъ изданіи, а нѣчто иное.

А. Н. Шмидтъ говорить о вопросахъ, которые сейчасъ выдвигаются въ сознаніи не только духомъ времени, но и самыми событіями. Все ли, что говорить она объ этомъ, истина?— Мы этого не знаемь; но мы знаемь, что ея рычи значительны и своеобразны. Не считаться при современных обсужденіяхъ подобныхъ вопросовъ съ голосомъ А. Н-ны (хотя бы для того, чтобы его ръшительно отвергнуть) было бы легкомы. сленно. Но мало того, А. Н-на говорить со властію и съ силою. Она убъждаеть, умоляеть, грозить, запрещаеть. Въ отличіе отъ мистическихъ откровеній Пордеджа, Бёме и проч., которыя существенно внъ-историчны и потому одинаково хороши (или одинаково нехороши) всегда и всюду, откровенія А. Н. Шмидть въ высокой степени конкретны, насквозь историчны, и если въ нихъ есть хоть какая-нибудь правда, то съ ними надо считаться не только теоретически, но и практически. Въ то время, какъ мы обсуждали здъсь вкратцъ изложенное и многое иное около А. Н. Шмидть, наступила міровая война. Мы не считаемъ себя вправъ взять на свою отвътственность утвержденіе, что это навърное не одно изъ тъхъ событій, о которыхъ, еще въ 80-хъ годахъ прошлаго въка, волнуясь говорила А. Н—на. Притомъ, помимо утвержденія и отрицанія, могуть быть и среднія мивнія. Въдь, возможно еще и то, что А. Н., върно предчувствуя общій типическій характерь надвигающихся событій, все-таки видъла ихъ лишь въ туманной перспективъ, въ которой сливаются ближній и дальній планы, почему раннія эсхатологическія волны могли быть ею приняты уже за "девятый валь". Повторяемъ, мы не знаемъ, насколько истинны всъ историческія откровенія А. Н-ны, но именно потому, что мы этого не знаемъ, замалчивать о нихъ сейчаст, когда они могуть оказаться и ключомъ къ міровымъ событіямъ, изъ боязни и неръшительности замалчивать то, что намъ лишь поручено, но вовсе не наше, — стало, очевидно, невозможно. Поэтому не желаніе обогатить литературныхъ коллекціонеровъ или сділать подарокъ психологамъ перевівшиваеть чашу на въсахъ нашихъ раздумій, а чувство отвътственности, обострившееся подъ впечатлъніями теперешнихъ событій: если мы не знаемъ, какова положительная ценность писаній А. Н. Шмидть, то во всякомъ случав мы допускаемъ, что она может быть и очень значительна. Пусть же

всь будуть равно призваны участвовать въ обсуждении дъла, одинаково касающагося всъхъ.

Какъ бы мы ни отнеслись къ откровеніямъ А. Н. Шмидтъ по существу, но нельзя удовольствоваться относительно ихъ однимъ формальным отводомъ, - ссылкой на ихъ "прелестность". Йонятіе "прелести", которое примъняется съ легкимъ сердцемъ въ подобныхъ случаяхъ въ религіозной литературъ, ничего не поясняеть именно вслъдствіе легкости и широты своего примъненія. Поскольку "прелесть" опредъляется только отрицательно, то, будучи весьма важнымъ въ смыслъ церковной дисциплины и въ цъляхъ практической аскетики, обвинение "въ прелести" перестаетъ имъть какое бы то ни было теоретическое значение "Въ прелести"это значить: "не авторитетень; къ словамъ его надо относиться съ большою опаскою" и т. под. Внъ всякаго сомнънія, что къ "откровеніямъ" А. Н. Шмидть надо относиться съ большою опаскою; да и все, что не получило одобренія Церкви-таково же, и всякое откровеніе до признанія его Церковью, должно разсматриваться какъ подозрительное или проблематическое. Но при всемъ томъ останется еще теоретическій вопрось: "какъ возможно это явленіе?" И въ этомъ смыслъ откровенія А. Н. Шмидть, истинныя или ложныя, равно представляють теоретическую проблему. Даже въ послъднемъ случаъ большую, ибо если намъ сравнительно. понятно, какъ можеть открыться истина, то гораздо менъе понятно, какъ можетъ возникнуть подобіе истины, имъющее свою глубину и свою культурную ценность и въ то же время пустое въ свътъ благодатнаго содержанія. Проблема мистической видимости-это и есть проблема прелести, которая не только не разръшена, но даже приблизительно не ставилась еще на обсужденіе.

Поэтому ссылка на "прелесть" не только не устраняеть вопроса о природъ "откровеній" А. Н., но скорѣе его усложняеть. Да и при этомъ предположеніи остается не исключена возможность того, что въ мистикъ А. Н. окажется не мало цънныхъ мотивовъ и подлинныхъ интуицій, хотя бы и ошибочно истолкованныхъ, или же отнесенныхъ, такъ сказать, не по адресу. Каково бы ни было наше предварительное сужденіе, думается, что съ окончательнымъ приговоромъ какъ о природъ "откровеній" А. Н., такъ и о загадкъ ея личнаго самосознанія приходится еще повременить.

При чтеніи сочиненій А. Н. Шмидть, очевидно, напередь приходится исключить нѣкоторыя предпосылки и притязанія, для нея самой однако безспорныя. Въ виду этого становится необходимымъ критически взвѣшивать каждое положеніе, и это-то и должно составить задачу дальнѣйшаго разслѣдованія.

И прежде всего мы никоимъ образомъ не можемъ раз-сматривать "Третій Завътъ" какъ *Откровеніе*, ибо такая расцънка вообще принадлежить не индивидуальному сужденію, но церковному разуму; да эта оцънка не соотвътствуеть и чисто вкусовымъ ощущеніямъ отъ сочиненій А. Н., насколько можно здъсь полагаться на вкусъ. "Третій Завътъ", какъ и все вообще творчество А. Н., относится къ типу мистики, естественныхъ (и въ этомъ смыслъ безблагодатныхъ) проэрвній человька въ глубину міра. Въ основь этой мистики обычно лежить подлинный опыть, который однако преломляется чрезъ призму "психологизмовъ" и наряду съ цвнными мистическими открытіями способень приводить къ аберраціямъ и ошибкамъ. Самую основную аберрацію въ мистикъ А. Н., очевидно, приходится видъть въ опредъленіи лица "возлюбленнаго", которое было позднве сближено ею съ Вл. Соловьевымъ, а въ связи съ пониманіемъ "возлюбленнаго" стоить и собственное самосознание А. Н-ны какъ воплощенной церкви. Не следуеть подвергать сомненю особенной, исключительной софійности духовнаго лика А. Н., лишь эта одаренность и можеть объяснить какъ ея прозрънія въ области мистики пола, любви и материнства, такъ и самую наличность смущающихъ смъщеній лицъ въ софійной сферъ. Возможно, что и въ духовномъ обликъ Вл. Соловьева найдутся типическія черты "возлюбленнаго" вообще и что вдохновенія А. Н. могли до извъстной степени являться, какъ она сама върила, плодомъ "невидимыхъ", телепатическихъ и, быть можеть, безсознательныхъ воздъйствій на созвучныя струны ея души со стороны именно Вл. Соловьева. Для такого же читателя, который не захочеть увидать въ сочиненіяхъ А. Н-ны ничего, кромъ хуль и ересей, вытекающихъ изъ злой воли, остается признать здъсь прямое воздъйствіе "духа лестча", мистическій обманъ (полезно напередъ знать и прельщенія, котя бы чтобъ ихъ остерегаться). У А. Н-ны есть сивлыя догматическія утвержденія, но нъть воли къ ереси, какъ и сама она свидътельствуеть въ письмъ къ о. Іоанну Кронштадтскому и въ Дневникъ.

Наибольшимъ новшествомъ является ея ученіе о перевоплощеніяхъ Христа (но даже этому ученію могуть быть указаны нѣкоторыя богословскія аналогіи, напр. у св. Максима Исповѣдника); съ нимъ именно связаны и другія наиболѣе соблазнительныя ея утвержденія о личности "возлюбленнаго". Остальныя же ея догматическія мнѣнія, хотя выражены съ крайней прямолинейностью, но не являются безусловнымъ новшествомъ. Таково ученіе о соборно-личной природѣ церкви, находящее опору и въ Словѣ Божіемъ и отчасти въ отеческомъ преданіи (эту мысль, несомнѣнно, раздѣлялъ и Вл. Соловьевъ). Мысль о женской природѣ третьей упостаси (недавно еще выраженная Н. Ө. Өедоро-

вымъ), сыздавна высказывалась въ церковныхъ кругахъ (ее можно совершенно отчетливо установить, напримъръ, уже

въ IV въкъ въ средъ сирской церкви).

Мысль о воплощении Св. Духа въ Богоматерь встръчается еще въ древнемъ "Евангеліи отъ Евреевъ". Хотя почитаніе церковью "честнъйшей херувимъ и славнъйшей безъ сравненія серафимъ" и выше всъхъ данныхъ предъловъ, однако досель православіе не имъеть догматической формулы для этого почитанія (въ католичествъ первымъ, но неудачнымъ сюда подходомъ является догмать о непорочномъ зачатіи). Формула А. Н-ны, согласно которой Богоматерь должна опредъляться какъ Богочеловъкъ, не адэкватна ея же собственной мысли, поскольку догматическое опредъленіе, примъненное къ Христу, какъ воплотившемуся отъ рожденія. прилагается и тамъ, гдъ это послъднее условіе отсутствуеть. Положительное значение догматических идей А. Н. въ томъ, что ими обостряются тв проблемы, которыя двиствительно еще могуть быть поставлены предъ церковнымъ сознаніемъ, ибо въ православіи нътъ догмата о неподвижности въ догматическомъ самосознаніи.

Но писанія А. Н. слъдуеть разсматривать не только какъ сочиненія, цънность которыхь можеть оспариваться и вызывать разногласія, но и какъ біографическій матеріаль, притомъ единственный и незамънимый. Ибо какимъ способомъ можно иначе разсказать объ ея жизни? А въ то же время можно ли предать забвенію или тайнъ эту, по своему, совершенно исключительную жизнь, оставшуюся въ безвъстности? Пусть же тъ, кто не захочеть считаться съ ея идеями, посмотрять на ея писанія какъ на біографическіе матеріалы, ибо это, конечно, есть прежде всего не "сочиненія", но автобіографическая исповъдь.

### оглавленіе.

| А. Н. Шмидть (біографическій очеркъ съ портретами и  |                 |
|------------------------------------------------------|-----------------|
| факсимиле)                                           | I—XV            |
| О Будущемъ (1904)                                    | 1-16            |
| Замъчанія по поводу одной теософской статьи (1903—4) | 17-21           |
| Третій Завъть (въ подробномъ изложеніи (1886?)       | <b>22—23</b> 9  |
| Книга І                                              | 2268            |
| Книга II. Часть I                                    | 6875            |
| Часть ІІ: Условія духовной жиз-                      |                 |
| ни во плоти                                          | 75 <b>—95</b>   |
| Часть III: Условія духовной жив-                     |                 |
| ни во плоти по воскресеніи                           | 95 <b>—9</b> 8  |
| Часть IV: Условія духовной жиз-                      |                 |
| ни въ новомъ міръ                                    | 98101           |
| Книга III                                            | 102-171         |
| О нынъшней жизни Маргариты                           | 163171          |
| Книга IV                                             | 171-239         |
| Письмо къ о. Іоанну Кронштадтскому (1888)            | 340-244         |
| Изъ дневника (отрывки) (1902)                        | 245-269         |
| Письмо къ В. А. Т                                    | 270-276         |
| Письмо къ М. А. Н.                                   | 277-279         |
| Варіанть (къ стр. 22)                                | 280             |
|                                                      |                 |
| Приложеніе. Письма Владиміра С. Соловьева къ А. Н.   | 001 000         |
| Шмидтъ                                               | 281 <b>—288</b> |

### **О БУДУЩЕМЪ¹**).

(1904).

I.

То, о чемъ я буду говорить теперь, многимъ покажется очень далекимъ отъ волнующихъ насъ, русскихъ, въ нынъшнюю историческую минуту вопросовъ. Но поистинъ ни одинъ нашъ вопросъ не разръшится (если не считать за разръшеніе, что мы будемъ по-дітски забавлять себя суррогатами дъла, не замъчая отсутствія самаго дъла), пока не осуществится, хотя въ зачаткъ, однако сполна весь идеалъ добра, вплоть до избавленія твари. Добро едино и нераздъльно. Неисправимымъ безплодіемъ поражено всякое діло, не вмізщающее его цъликомъ. И въ прежнія времена истинно доброе въ мірѣ вмѣщало въ своихъ крайнихъ послѣдствіяхъ все добро сполна, до преобразованія природы. Въ наше же время эта необходимость стала еще очевиднъе и ярче, и связь между реальнымъ добромъ и его идеальными послъдствіями теснье. Должно въ зачатке осуществиться избавленіе животныхъ отъ "рабства тлівнію", тогда осуществится, и даже въ полномъ развитіи, и соціально-экономическое, и политическое наше благоденствіе, и блаженство нашего духа. Инымъ же путемъ оно не осуществится никогда. Наше время-послъднее въ исторіи. Дальше будеть уже не прежній, а новый космическій періодъ. Наше время мчится навстръчу

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Статья подъ этимъ заглавіемъ, за подписью "А. Тимпіевскій", была напечатана въ Новомъ Пути, іюнь, 1904 года. Въ бумагахъ А. Н. Шмидть имъется черновой карандашный списокъ этой статьи (на обычныхъ для ея рукописей полосахъ сърой бумаги), который значительно, раза въ два, общирнъе напечатаннаго. Напечатанное въ Новомъ Пути соотвътствуетъ главъ II; главы I и III взяты изъ рукописи. ◆

краткой, но вполнъ міровой исторіи, а уже не національной. Т.-е. все, что впредь ни произойдеть, произойдеть во всъхъ народахъ одинаково и одновременно. Актеромъ исторіи будеть не тоть или иной народъ, а человъчество. Всъ событія примуть характеръ міровой, а не мъстный. Этого не нужно забывать при сужденіи о чемъ бы то ни было въ наше время. И съ каждымъ дальнъйшимъ годомъ, съ каждымъ мъсяцемъ, это будеть все болъе върно. Исторія идеть съ быстротой геометрически прогрессивной. Ничего скольконибудъ существеннаго ни въ одномъ отдъльномъ народю не случится. Кажущіяся важныя дъла разсъются, какъ дымъ, пока они не стануть міровыми. Чтобы въ этомъ убъдиться, пусть только взглянуть имъющіе глаза.

Исходя изъ этого несомнъннаго положенія, нельзя мърить какого бы то ни было начинанія и вопроса на національный и мъстный аршинъ. Стало быть, нельзя говорить, что міровое, всечеловъческое "далеко отстоитъ отъ волнующихъ насъ, русскихъ, теперь вопросовъ".

Міровое и всечеловъческое стоить лицомь къ лицу съ неправдой самой природы, — не одного человъческого общества. Неужели, слъпне люди, вы не видите, что всъ планы улучшенія вашей жизни, сочинявшіеся внъ связи съ цълымъ, миражь? Не будуть ли ваши хорошіе законы обойдены плутами? Плоды здраваго воспитанія не окажутся ли уничтожены наслъдственными пороками? Думаете ли вы побъдить людскую жадность, зависть, властность, или хотя бы глупость, разлитую, какъ море, въ большинствъ людей, одними тыми средствами, которыя у вась въ рукахъ? Христосъ совершилъ Свое искупительное дъло въ міръ глупости и злобы, гдъ еще свиръпствовалъ князь въка сего. Но міръ досель таковь же. Христось только создаль для него возможность сдълаться инымъ. Раньше Его самой этой возможности не было. Но дъло Его еще не совершилось явно. Міръ доселъ таковъ же, хотя основанія его зла поколеблены.

Можеть ли дъло Христа совершиться сполна, можеть ли мірь улучшиться тъми средствами, какія извъстны и примънялись вами до сихъ поръ?

Однимъ изъ такихъ средствъ вы часто съ гордостью называете науку.

Какая же это наука? эмпирическая? Но вы сами, проти-

ворѣча себѣ, говорите, что не видно еще и вдали тѣхъ береговъ, гдѣ она отвѣтить на вопросы нравственные. Какъ же намъ быть до тѣхъ поръ? Чѣмъ жить и руководиться? Допустимъ даже, что такіе берега вообще существують (чего я не думаю по той причинѣ, что не мѣряють вѣса аршинами и протяженія фунтами). Зачѣмъ мы будемъ притворяться, будто все еще не знаемъ ту идею, которая намъ нужна? Идея эта давно открыта. Въ главныхъ чертахъ она давно и провѣрена. Она есть предметь нравственной философіи.

Итакъ, не нравственная ли философія сдълаеть насъ лучшими и болъе счастливыми? Отдъльно взятая, опять таки нътъ. Никакое философское образование не мъшало разнымъ людямъ быть негодяями. Но говорять: когда знаніе, образованіе будеть общимъ достояніемъ, оно воспитаеть людей. Выходить, какъ-будто ученые, увидъвъ, что не одни они учены, исправятся вследствіе этого оть всехъ нравственныхъ недостатковъ, а бывшіе неученые получать правственное совершенство только оттого, что станутъ учеными и равными всъмъ. Совершенно произвольное ожиданіе! Почему образованіе, не улучшавшее меньшую сумму людей, улучшить большую? Почему прежніе порочные образованные люди исправятся только отъ увеличенія компаніи имъ равныхъ? Что это не будеть такъ, видно уже изъ того, что мученія б'єдныхъ животныхъ тогда не прекратятся. Ибо, если не все эло искореняется данными средствами, то въ самомъ средствъ есть зло, и никакое добро имъ сполна не достигается. У добра со зломъ нътъ компромиссовъ, нътъ примиренія. Если не все зло истребится вашимъ средствомъ, то и никакое. Христосъ истребляеть все зло. Время не ждеть. Немедленно надо дать страждущимь облегчение. Даже по одной этой аксіомъ нельзя довъриться мъшкотной пробъвсеобщаго большого образованія.

Еще считается улучшающимъ людей средствомъ уравненіе правъ всъхъ ихъ. Но если неравенство правъ людей возникло изъ ихъ пороковъ, а не наоборотъ, и есть пороки, происходящіе отъ давнишняго неравенства, то есть и такіе, отъ которыхъ оно само давно произошло. Лъчить же послъдствія бользней, не вырывая ея корня, значитъ идти на то, что тъ же послъдствія возвратятся. Практика равенства правъ не есть воспитательная панацея, такъ какъ слъдствіе

не можеть уничтожить свою причину. Итакъ, въ чемъ же спасеніе?

### II 1).

Если бы мы ярко вообразили и отчетливо поняли, что совершается непрестанно вокругъ насъ въ природъ и среди людей, ужасъ и жалость съ такой силой охватили бы насъ, что мы удивились бы, какъ мы можемъ жить.

Множество скорбей и мученій не оставляеть міру ни мгновенія отдыха. Море крови и слезъ ни на минуту не изсякаеть.

Но обычная туманность нашего сознанія, исчезающая только при близкой опасности, и то только лично нашей, заставляеть нась большую часть времени забывать даже нашу собственную жалкую участь, объ участи же другихъстраждущихъ существъ многіе изъ насъ и никогда не вспоминають.

Но оставаться ли намъ на этой туманной степени сознанія вѣчно? Вѣчно ли намъ забавляться жизнью, —пока не схватить насъ своими клещами неизбѣжная смерть, забавляться, какъ-будто бы мы живемъ въ эдемѣ? Достойно ли мыслящихъ существъ вѣчно жить въ чаду душевной тупости?

Правда, наша якобы "естественная" забывчивость о смерти была для нась, въ извъстной мъръ и до извъстнаго срока, благодъяніемъ: она дала намъ ту степень беззаботности, какая нужна была намъ, чтобы работать и двигать культуру впередъ. Но многіе признаки указывають, что пора разстаться съ этимъ относительнымъ "благодъяніемъ". Перейдя за свой срокъ, увъковъчившись, оно станетъ унизительнымъ для насъ и поведетъ насъ не впередъ, а назадъ—къ одичанію. Первый прогрессъ нашъ въ данную минуту долженъ состоять въ нашемъ пробужденіи. Наше сознаніе должно обостриться, проясниться, стать бодрствующимъ. Забывчивость о смерти, нашемъ великомъ врагъ, не можетъ уже быть, какъ до сихъ поръ, нормальнымъ, "похвальнымъ" состояніемъ. Побъдить своего врага можно, только

<sup>1)</sup> Напечатано въ Новомъ Пути, 1904, іюнь.

зная о немъ; а забывая о немъ, нельзя его узнать. Мы только тогда найдемъ путь къ побъдъ надъ смертью, когда со всею возможною болью, со всею возможною остротою сознанія прочувствуемъ ее. Мы уже отчасти возвысились въ этомъ надъ животными. Будемъ же продолжать нашъ путь вверхъ, временно по необходимости пріостановившійся. Мы уже собрались съ силами на нашей долгой стоянкъ. Пусть тъ изъ насъ, которые проснулись, разбудять спящихъ!

Жалость—одинъ изъ трехъ элементовъ нравственности нашего богоподобнаго существа (вмъстъ со стыдомъ и благоговъніемъ, какъ училъ Вл. Соловьевъ). Не будемъ больше суживать нашу жалость до примъненія лишь къ тому, что видитъ нашъ глазъ. Жалътъ то, что передъ глазами, умъетъ, при томъ до самоотверженія, и животное. Пустъ не возражають, что распространенная "міровая жалость" слишкомъ теоретична и холодна, что она—не чувство, а идея. Она была такою именно на низшей ступени сознанія, но въ будущемъ должна перестать такою быть. У Христа міровая жалость была жива и дъйственна (между прочимъ, отъ силы ея возникло мнъніе, что Онъ никогда не смъялся).

Нашъ долгъ—содъйствовать упраздненію самой нужды въ жалости. На небесахъ она существуеть только по отношенію къ преходящей землъ. Но потенціально она существовала отъ въка.

Истребимы ли вообще поводы къ жалости? Пока міръ находится въ своемъ нынѣшнемъ ненормальномъ, тлѣнномъ состояніи—конечно, нѣтъ, но можно стремиться перевести міръ въ состояніе нормальное.

Многіе думають, что уменьшить область жалости могуть усовершенствованія общественной жизни. Они отчасти правы, если имъть въ виду мелкія развътвленія жалости—къ голоднымъ, больнымъ, безправнымъ... Но корня ея, жалости къ смертнымъ, къ приговореннымъ на смерть—общественныя улучшенія вовсе не касаются...

Передъ существованіемъ смерти для всего живого—блѣднѣютъ и исчезаютъ голодъ, болѣзни, безправіе. Здѣсь говорится о нихъ, какъ о величинахъ значущихъ, только потому, что они нынѣшнему, еще спящему, сознанію кажутся важнѣе смерти.

Не можеть также никакая жалость, даже самая широкая

и зрячая, тѣмъ болѣе односторонняя и слѣпая, сдѣлать чтонибудь, т. е. положить хотя бы начало своего уничтоженія, сама по себѣ, безъ своихъ органическихъ дополненій. Ничто расколотое не бываеть живо—культъ человѣческаго достоинства (стыдъ), культъ Бога (благоговѣніе) дѣлають жалость цѣльною, могучею, живою и основывающіеся на этомъ благоговѣніи любовь-радость, любовь-восторгъ—высшій и первый элементь нравственности. Гдѣ ея нѣть, тамъ все мертво, даже любовь-жалость.

Нынъшнее міровоззръніе колеблется между двумя заблужденіями: одни отрицають жалость во имя любви-радости (слъдуя Ницше); другіе отрицають любовь-радость во имя жалости (слъдуя Толстому). На дълъ же послъдніе убивають и сушать жалость, вынимая ее, эту часть изъ живого цълаго, а вторые—любовь-радость, вынимая изъ нея необходимую часть.

Общественная жизнь, о которой мы только что упоминали, съ ея двумя факторами, нравами и учрежденіями, движется только идеями. Учрежденія и нравы сами по себъ пассивны.

Изъ идей же только одна—блага и плодотворна: это идея нашего подобія и необходимости возсоединенія съ Единымъ Богомъ, Источникомъ жизни. Оттого что природа отдалилась отъ Него, желанія наши безчисленны и неосуществимы, а страданія безконечны. Къ Единому же Богу мы приходимъ черезъ Слого Его, Христа.

Христа любитъ природа, и тъмъ болъе, что она отъ Него отдълена. Въ ней мы любимъ Его всъ, даже не знающе о Немъ, даже когда мы думаемъ, что отрицаемъ Его. Онъ—единая наша жизнь, дыханіе, свобода. Имъя Его, мы имъемъ то, что только намъ и нужно. Мы всъ вмъстъ заключены въ природъ, а природа любитъ только Его.

Но въ большинствъ изъ насъ эта любовь безсознательна. Въ этомъ все зло и вся хроничность зла. Когда же она проникаеть до нашего сознанія, она смягчаеть скорбь отъ смерти. Смягчаеть не только върой, а и знаніемъ, хотя сначала тусклымъ; но тусклое знаніе смъняется вскоръ инымъ, блаженнымъ и яркимъ, о въчномъ общеніи съ Возлюбленнымъ Христомъ, о воскресеніи тълъ всъхъ когда-либо жившихъ, до мельчайшей былинки, о лицезръніи всъхъ со всъмъ и пол-

номъ прекращеніи смерти. Объ этомъ одномъ была послана намъ Благая Вѣсть. Нынѣшняя вѣра лишь воспитываеть нась для будущаго знанія. И воть тогда-то, имѣя Христа, сознательно понимая свою органическую любовь къ Нему, мы можемъ достигнуть уменьшенія той области страданій, отъ голода и безправія, которая кажется намъ такою несоразмѣрно-важною, страданій, устранимыхъ только при коренномъ условіи сознательной любви. Правда, страданія эти требують безотложной помощи, Но великое значеніе получить эта помощь не раньше, какъ при общественномъ проясненіи сознанія нашей любви къ Христу. Объ этомъ проясненіи и нужно заботиться. Оно—первый шагь. И говоря: тогда, только тогда, мы вовсе не разумѣемъ отдѣльныхъ времень для безотлагательной помощи. Времена эти могуть наступить сегодня, завтра, немедленно...

Но какъ бы далеко ни подвинула насъ сознанная любовь къ Христу, какъ бы ни улучшила условія человѣческой смертной жизни, какъ бы ни помогла переносить смерть—одного глубокаго зла и она еще не прекратить, даже не ослабить: не прекратить, не ослабить страданій бѣдныхъ животныхъ, голодныхъ и живьемъ поѣдающихъ другь друга. Для этой коренной язвы природѣ нужно иное средство, чѣмъ великое чувство.

Есть работа человъка надъ собой, которая ведеть его къ такому же подъему въ высь, какимъ въ космическомъ процессъ, раньше процесса историческаго, было появленіе на землъ жизни, а среди жизни появленіе человъческаго разума. Эта работа — художественное творчество человъка надъ самимъ собою.

Виртуозно, какъ искусный актерь, воплощаеть онъ въ себъ свой идеальный образъ. Разница его отъ актера та, что тотъ никогда вполнъ и на въкъ не отождествляется со своею ролью, человъкъ же, "играющій" свой идеалъ, отождествить себя съ нимъ. Все снова рисуеть онъ, себя улучшая, отметаетъ лишнее, прибавляетъ нужное. Измъняя черту за чертой своего лика, приближается онъ чуть замътными поправками къ цъли.

Эти черты—поступки его повседневной жизни. Эти въчныя поправки сотканы изъ ежедневнаго приближенія къ Единому Богу черезъ Христа. Не видны на образъ человъка

его мелкія, кропотливыя самоизм'вненія. Онъ кажется себ'в и другимъ сегодня такимъ, какимъ былъ вчера, завтра такимъ, какъ сегодня. Но работа идеть, трудный путь совершается.

Человъкъ стремится быть такимъ, какимъ явился впервые Христосъ въ Өаворскомъ событіи. Это была гармонія содержанія съ формой, духа съ тъломъ; мысль, не скованная въ своемъ полеть, чувство, не охлажденное въ своемъ блаженствъ, воля, немедленно воплощающая мысль; тъло, легкое и бодрое, какъ духъ; духъ, слившійся со всею жизнью тъла. [Во всъхъ же насъ, какъ бы высоко мы ни поднялись, недостаетъ котораго-нибудь изъ совершенствъ (не говоря уже объ ихъ интенсивности). Либо геній мысли и творчества уживается съ низменнымъ нравственнымъ характеромъ. Либо высокое нравственное развитіе (области воли и чувства) сопровождается несоотвътственнымъ ему состояніемъ ума, сравнительной ограниченностью его кругозора. Гармоніи и цъльности въ человъчествъ нътъ. Не художественно написанъ имъ его образъ.

Приближались люди цёлыми группами къ типу Христа въ первый въкъ Его эры. Отдъльныя лица изъ нихъ близились къ этому типу впослъдствіи. Но до того предъла, куда зоветь насъ Христосъ, ни одинъ еще не дошелъ. Не дошелъ ни одинъ до того событія, что свершилось съ Христомъ на Өаворъ. А свершилось съ нимъ пророческое раскрытіе будущности дізломъ, а не однимъ лишь словомъ. Свершилось мгновенно явившееся и мгновенно исчезнувшее то состояніе, которое ожидаеть насъ въ будущей природъ. Свершилось достижение того, къ чему порывается наше тыло, о чемъ мечтаетъ нашъ духъ... Вотъ что было съ Христомъ на Өаворъ. И туда Онъ позвалъ за Собою всъхъ насъ. Онъ пробыль тамъ недолго въ этомъ въщемъ снъ Будущаго. Онъ быстро вернулся на землю, тлънную и тяжелую, рабскую и скучную 1) ]. Онъ пробыль недолго въ этомъ сіяніи славы. Но примъръ Его не пропалъ. Онъ остался въ насъ живымъ съменемъ. Каковы бы мы ни были, — мы дойдемъ до Өавора за Нимъ. [Дойдутъ туда отъ насъ, быть можетъ,

<sup>1)</sup> Вставка въ скобкахъ [ ] взята изъ рукописи и отсутствуеть въ печатномъ текстъ. Такое же значеніе имъють и всъ дальнъйшія скобки.

и не столь праведные, какъ величанше святые, быть можеть, и не столь геніальные, какіе бывали между гръшниками. Но лишь бы произошло въ нихъ равное усовершенствованіе всъхъ сторонъ духа во вполнъ стройномъ аккордъ, они туда дойдуть. Что-то таинственное должно произойти. Умъ, чувство и воля въ ихъ отдъльности будуть у пророковъ дъла, пусть и не столь совершенны, какъ у многихъ не достигшихъ единаго нужнаго дъла, но они будуть одно другому равны. Велико не отдъльное совершенство ихъ, а совершенство ихъ сочетанія, ихъ общій аккордъ. Гдъ этоть аккордъ раздается какъ небесный благовъсть, тамъ и совершится преображение человъчества послъ преображения Христа, тамъ и встрътить оно своего Возлюбленнаго]. Не остановится преображенное человъчество на одной личности [кто бы она ни была. За одною послъдують на святую гору и другія]. Человъчество-соборно; оно-множественность въ единствъ. Не все оно завоюеть сразу завътную вершину, но завоевателей будеть достаточно, чтобы истинный образь человъчествамножественность въ единствъ-былъ сохраненъ.

> "И на горъ, подъ новыми звъздами, Весь пламенъющій побъдными огнями, Меня дождется мой завътный храмъ".

> > Вл. Соловьевъ.

Этого момента, величайшаго въ мірѣ послѣ Христовой жизни, и ждеть безсознательно вся бѣдная тварь, "стенающая и мучающаяся донынъ".

Лишь съ нимъ оживятся ея надежды, давно уснувшія; лишь тогда скорбный, сонный взоръ животной души засвътится зарею свободы. Лишь тогда мученія этой части нашей міровой жалости ослабъють отъ ожиданія близкаго конца злой жизни. Ибо тамъ, гдъ поселятся новыя наши Өаворскія тъла на новой земль, подъ новымъ небомъ, не будеть больше ноъданія другь друга. Тамъ ягненокъ ляжеть около льва. За надеждой долженъ явиться для твари и фактъ, за разсвътомъ—показаться солнце. Послъ человъка, и другія живыя существа должны пророчествовать въчное избавленіе. И роза вспыхнеть на мигъ блескомъ новой земли. И лъсъ всколыхнется, проснувшись, взглянеть на дивный призракъ будущности преображенными вътвями,—и снова во времени

уснеть. Птица засвътится въ воздухъ сіяніемъ своего тъла передъ апостолами Творца. Рыба таинственно сверкнеть въ водъ, звърь въ древесной тъни, червякъ на пескъ.

Земля зацвътеть, готовясь къ плоду своей осени...

Многіе въ нашемъ обществъ назовуть представленную здѣсь картину сказкой. Но внѣ этой сказки со всѣми ея послѣдствіями истребятся—ли поводы къ мученіямъ жалости? Если же нѣть — а что нѣть, это очевидно! — то "сказка" нужна. Она нужна, если вы признаете, что мірь имѣеть какой - нибудь смысль. Это написано впервые не здѣсь, а въ книгъ, называемой Евангеліемъ. Безъ нашего восхожденія на Фаворъ и идея общенія нашего съ Единымъ Богомъ мало можеть быть дѣйственна. Свою практическую силу она получить только тогда, когда выразится на землѣ въ видимыхъ символахъ. И Христосъ не словами, не ученіемъ, а воскресеніемъ Своимъ открыль путь человъчеству, далъ силу Своей первой Церкви.

"Не знаете, когда придеть хозяинъ дома—утромъ, или въ послъднюю стражу, или въ пъніе пътуховъ". Не знаете, что накапливается въ бездонной глубинъ жизни, въ сердцахъ, быть можеть, великихъ. Но какъ только вулканъ сокрытыхъ подвиговъ выброситъ свое пламя, религіозное сознаніе людей неизмъримо повысится. А религіозное знаніе—это весь прогрессъ.

Можно предвидъть важное недоразумъніе у читателей отнотельно сказаннаго здъсь, что только послъ преображеній истребятся соціальныя бъдствія, начнется новая соціальная эра. При чемъ, спросять они, соціальная эра въ человъчествъ, уже преображенномъ? Какое значеніе могуть имъть тогда учрежденія и законы, экономическій и государственный строй? Гражданскіе законы въ міръ нуменовъ!!

Въ томъ-то и дѣло, что феноменальный міръ не сразу и не весь туда перейдетъ. Сначала перейдуть черезъ вершину лишь передовые отряды человѣчества. Чтобы помочь остальнымъ,—всѣмъ, кто можеть,—взойти туда, нужны свободные гражданскіе законы, нуженъ справедливый экономическій строй. Но не иллюзорными, не обманными они будуть только послѣ преображенія передовыхъ отрядовъ. Достигнутая послѣдними цѣль подыметъ все человѣчество на ту этическую и культурную высоту, которая минимально необхо-

дима, чтобы улучшение внъшняго строя не было иллюзіей.

До тъхъ же поръ, спросять насъ, что дълать? Ждать, сложа руки, невъдомаго и невиданнаго чуда?

Нътъ, сложа руки мы его не дождемся. Помимо программы дъйствій, имъющихъ непосредственное отношеніе къ цъли, нельзя оставлять и палліативовъ. Палліативныя средства не излишни для больного: безъ нихъ онъ не дождется радикальной операціи. До преображеній соціальныя діла будуть именно такими палліативами, и не надо ими пренебрегать. Мы только остерегаемъ всъхъ отъ принятія ихъ за средства радикальныя. Такая ошибка можеть довести иную пылкую душу до отчаянія, разочаровать ее въ силь добра вообще. Кормите же голоднаго, защищайте безправнаго, но помните, что до Великаго Дня это удастся вамъ лишь отчасти, лишь слабо, и большаго не ждите. А главное знайте, что Великій День дасть голодному и безправному нъчто большее, чъмъ хлъбъ и здишнія права, - дасть хлъбъ жизни для его духа, дасть право въчнаго свиданія со всьми, кого онъ любиль, и со Христомъ, Единымъ, въ Комъ онъ любить всъхъ.

Мы живемъ уже давно какъ слъпые. Лишь въ послъдніе дни засвътилась надежда, что мы прозримъ.

Ощупью производили мы опыты надъ природой, радуясь, когда завоевывали у нея новое техническое удобство для своего обихода.

Наше сердце истекало кровью оть существованія смерти. Но мы даже не пытались унять эту боль. Мы знали, что ситиніє опыты не скажуть намъ, гдѣ наши умершіе и увидимся ли мы съ ними,—и постыдно, тупо мирились съ этою неизвѣстностью, мирились съ вѣчною смертью будущихъ поколѣній, съ непоправимою гибелью прошедшихъ. Прошедшія поколѣнія не увидѣли бы даже "благодѣяній" того жалкаго прогресса, лучше котораго мы ничего не умѣли вообразить, какъ ребенокъ не умѣеть вообразить ничего лучше коробки съ лакомствами. Умершіе остались бы навѣкъ безъ своей доли даже въ этихъ жалкихъ лакомствахъ.

И что же? Это ни малъйшимъ образомъ не возмущало насъ. Мы питали къ нимъ, погибшимъ, обездоленнымъ, по-истинъ дикое равнодушіе.

Но нужно оговориться: со смертью своею собственною и

нашихъ непосредственныхъ близкихъ мы все-таки не мирились, а безсознательно, наслъдственно, благодаря множеству поколъній, передавшихъ намъ свою въру въ крови, върили въ безсмертіе. О въчной смерти мы только болтали, примъняя ее безъ противоборствующаго въ насъ инстинкта лишь тамъ, гдъ не слишкомъ страдалъ отъ этого нашъ эгоизмъ.

Религіей мы называли то, что никого и ничего не "связывало",—то, что ютилось въ дальнемъ домашнемъ углу, внъ знанія, внъ творчества, внъ общественной жизни.

Но уже подготовляется, чувствуется повороть. И какъ только мы снова подальше, гораздо дальше прежняго, заглянемъ въ природу будущаго,—прояснится и повысится сознаніе наше религіозное, а потому и всякое, такъ какъ религія включаетъ въ себъ все остальное, сама же не включается ни во что.

Передовые братья, побывавшіе "въ Будущности", увлекуть за собою отсталыхъ. Быстро сорганизуется союзъ людей, подобный первому христіанству, но бол'є сознательный. Новый союзъ преобразившихся придасть догматамъ новую жизненность, ясность и, главное, единящую силу. Въ этой лучшей христіанской групп'в различія испов'єданій, раньше чімъ гдів-либо, прекратятся. Догмать сольется съ запов'єдью, запов'єдь—съ жизнью. Церковь почувствуеть въ лиців лучшихь своихъ сыновъ свое вселенское единство.

Но это произойдеть не въ тихое, безопасное время, ибо тихое время мертво, истина же нуждается въ очищенномъ грозой воздухъ.

"Но когда услышите о войнахъ и военныхъ слухахъ—не бойтесь, ибо это еще не конецъ". Это время указалъ Вл. Соловьевъ въ "Трехъ разговорахъ". И оно близко. Христіане будуть дрожжами, отъ которыхъ взойдетъ питающій человъчество хлъбъ. Сквозь варварскую эпоху донесуть они сокровища культуры до освобожденія. Вздохнувшая Европа сбросить иго матеріалистовъ, наводнившихъ ее, и пошлетъ во всъ уголки земли вдохновенное, животворящее слово. Тогда народы поймуть, что значать слова прощальной бесъды: "еще многое имъю сказать вамъ, но вы теперь не можете вмъстить. Когда же придетъ Онъ, Духъ истины, то наставить васъ на всякую истину. Ибо Онъ не отъ Себя будетъ говорить, но будеть говорить, что услышить и будущее возговорить, что услышить и будущее возговорить, что услышить и будущее возговорить, что услышить и будущее возговорить и праветь обърка править васъ на всякую истину. Ибо Онъ не отъ Себя будеть говорить, что услышить и будущее возговорить и править васъ на всякую истину.

въстить вамъ". Послъ бури, при блескъ явившейся Будущности, станетъ возможно многое, невозможное нынъ. Не сдълаются больше матеріаломъ для сатиры человъческія учрежденія. Опытная наука и сестра ея, техника, не засыплеть своимъ мелкимъ пескомъ высшія дізтельности духа-богословіе и мистику, но, обезпечивъ человъчеству все, что нужно для тъла, покорно послужать имъ. Умозрительная философія и искусство будуть посредниками между наукой и богословіемъ, техникой и мистикой. Государство безъ таможенъ и границъ пойметь, что оно для людей, а не люди для него. Оно не сдълаеть себя послъдней инстанціей. Мудро и достойно склонить оно голову передъ обновленной церковью; оно признаеть, что Христу дана всякая власть на небъ и на земль. Церковь съ кроткою, но непоколебимою властью потребуеть у государства исполненія ея ученія о любви и, держа въ своихъ кръпкихъ рукахъ защиту человъческаго духа, не давая никому стъснить слово или мысль, хотя бы они были ей самой, Церкви, враждебны, -- соблюдеть, чтобы на земль, ей подвластной, не было ни голоднаго, ни нагого, не забывался ни старикъ, ни больной, не отвергался преступникъ. Съ своей Божественной идеей она, "бълый всадникъ на бъломъ конъ" (Откров. Іоанна), облетить всю землю. Тогда-то земля принесеть свой плодъ-сочный плодъ ея осени.

## III 1).

Настануть три короткіе пароксизма земли между царствами Церкви и тімь печальнымь временемь въ 3<sup>1</sup>/<sub>2</sub> года, которыми закончится всемірная исторія. (Объ этомь тоже у Вл. Соловьева въ повісти объ антихристі). Въ царстві Церкви, хотя и при подавляющемь преобладаній добра въ людяхь, зло меньшинства, хотя численно небольшое, будеть крайне напряженно. Люди безъ сердца, цінящіе одинь комфорть; люди съ любовью къ власти и ненасытнымь честолюбіемь; люди, которымь всякихъ матеріальныхъ благъ всегда мало, а другія блага непонятны—будуть роптать, что общее благо покупается Церковью слишкомъ дорогой ціной:

<sup>1)</sup> Отсюда и до конца печатается по рукописи.

не сильна роскошь, уравновъшены удобства, шхъ аппетиты не удовлетворены; другимъ будеть казаться, что мала доза возможной въ Бъломъ Царствъ власти, мала доля власти, имъ отмежеванной; третьихъ будеть мучить зависть къ усивхамъ, равно излитымъ на всякое дарованіе. Эти злые люди увлекуть въ свое недовольство другихъ, слабыхъ и легковърныхъ, и потрясуть Царство до основанія. Утомятся люди слишкомъ большимъ добромъ, захотять злого разнообразія. Къ тому же преображенія, сыгравъ свою роль, будуть ръже или таинственнъе, и въра снова оскудъетъ. Бълое Царство падеть подъ мятежемъ, несущимъ на своемъ знамени надпись: "безпредъльность чувственныхъ наслажденій". "И видълъ я рыжаго всадника на рыжемъ конъ, и данъ былъ ему большой мечъ, и дана была ему власть взять миръ съ земли и чтобъ убивать другъ друга" (Іоаннъ). За мятежемъ послъдуетъ реакція лже-теократической тиранніи (черный всадникъ на ворономъ конъ). Власть же этой второй-будеть вырвана тиранніей атеистической (всадникъ блъдный, и адъ, и смерть слъдовали за нимъ, ибо атеизмъ есть учение о въчной смерти). Все это пройдеть быстро, какъ всякая острая бользнь. О дальныйшемь - сказаль Вл. Соловьевь. Замытимь только, что когда антихристь—императоръ напишеть свою книгу "Открытый путь", это покажется торжествомъ надъ блъдными отдъльными успъхами Церкви: въ Церкви была наложена извъстная узда на чувственныя (не на духовныя) потребности, ради общаго равновъсія требовалось даже иногда самоотверженіе, напр., добровольный голодъ избранныхъ ради истребленія голода подневольнаго ихъ братьевъ. Въ проектъ же императора всъмъ будеть объщанъ неограниченный просторъ, и всемъ темъ не мене гарантирована сытость. Но подъ этими объщаніями будуть скрыты, какъ послъдствія, не только ужасный духовный голодъ, а и физическія муки, близорукимъ людскимъ глазамъ невидимыя, до муки отъ людоъдства включительно, ибо полный просторъ физическихъ наслажденій ведеть прямой дорогой къ людоъдству.

Гоненія и пытки за въру трехъ предшествующихъ тиранній убавять ко времени антихриста число христіанъ до степени горсти сравнительно съ бушующимъ вокругъ нихъ, снова безбожнымъ, міромъ. Въ Бъломъ Царствъ будетъ имъть

власть повышенное преображеніями религіозное сознаніе, но власть эта по принципу допустить свободу всякихъ заблужденій. На ряду съ наибольшей истиной останутся прежніе предразсудки, дълившіе на части Церковь Христову, и потому останется частичное раздъление церквей. Во время предъ-антихристовыхъ трехъ гоненій, наиболье мучениковъ добра имъла та разновидность христіанства, которая только что на земль царила. Остальныя, гоненіемъ почти нетронутыя, очутятся, какъ и сказано въ повъсти Вл. Соловьева, въ такой же пропорціи одна къ другой и къ господствовавшей, какая приблизительно существуеть между ними теперь. Такимъ образомъ, окончательному, полному, безъ остатка соединенію церквей и будеть суждено совершиться, какъ у него ярко описано, лишь къ концу антихристова царства. Старецъ Іоаннъ и папа Петръ, представители церквей восточной и западной, повидимому, одинъ явно, другой безмолвно, но раздъляли передовое религіозное воззръніе. Профессоръ же Паули, протестанть, если временно и быль чуждъ ему, то лишь до заключительной сцены.

Дальше повъсти, если еще не катастрофа мірозданія, то уже та будущность, которую преображенія предваряли, будущность сплошного въчнаго преображенія. Тамъ не надо-всть людямъ постоянное добро, не захотять они злого разнообразія, ибо Добро будеть обитать съ ними живое.

Историческая часть приведеннаго здѣсь плана событій предвидится въ такой послѣдовательности авторитетными умами. Что касается мистической—преображенія, то она вызоветь, можеть быть, наибольшій протесть, хотя и вытекаеть прямо изъ Евангелія. Но даже люди вѣрующіе, вполнѣ признающіе появленіе новой земли и новыхъ небесь,—послѣ конечнаго воскресенія,—не захотять ждать предвареній будущаго вѣка еще здѣсь, во время сіе, среди скорбей тлѣнной земли. А почему же нѣть? Развѣ поступить Богь съ міромъ, какъ легкомысленный революціонерь съ обществомъ, разрушающій старое, не создавъ сперва новаго? Развѣ не вынырнеть новый міръ изъ стараго, какъ Арарать изъ потопа, прежде чѣмъ старый спадеть съ него, какъ ненужная щелуха? Раз-

въ измънитъ Богъ Своему исконному пріему—дъйствовать на человъка черезъ него самого, побуждая его къ самодъятельности, не повреждая его свободы? Наконецъ, развъ не сказано, что царствіе Божіе силою берется и употребляющіе силу восхищають его?

А какая была бы сила человъческая въ пассивномъ подчинени внъшней грозной кончинъ міра?

Участвуеть человъкъ въ путяхъ Творца своего и черезъ него будеть создано Имъ новое, передъ тъмъ какъ разрушится старое. Вотъ почему раньше полнаго преображенія всего міра произойдуть, какъ молніеносныя пророчества, отдъльныя преображенія избранныхъ.

# ЗАМЪЧАНІЕ ПО ПОВОДУ ОДНОЙ ТЕОСОФСКОЙ СТАТЬИ.

(1903-4).

Нужно привътствовать съ глубокой радостью статью г. Андрея Бълаго "О теургіи" въ сентябрской книжкъ 1903 г. "Новаго Пути", -- короткую, но многодумную и знаменательную. Эта статья—цълое знаменіе времени. Авторъ констатируеть въ ней "перевалъ русскаго общества къ религіозномистическимъ методамъ, перевалъ черезъ небывалый кряжъ, раздъляющій исторію". Мистическій оттынокь, говорить онь, засквозилъ сразу на многихъ пунктахъ "переправы". Върно и мътко характеризуеть онъ далъе "слово пророковъ, дробившее скалы": въ немъ было "не только ясное видъніе, но и способность яснаго, т. е. лучезарнаго религіознаго дпланія-теургін". Но въ мъстахъ статьи, говорящихъ о цъли теургизма, которую авторъ предчувствуеть, спрашивая (по поводу цитаты изъ Вл. Соловьева): "Что это за Она, которая подаеть помощь оттуда, изъ за хаоса, блестя зарею?",-онъ допустилъ крупное недоразумъніе; не будучи во-время распутано, оно можеть породить-не въ немъ (онъ не способенъ довести его до конца), а въ другихъ, въ читателяхъ его, самыя прискорбныя извращенія эстетическаго и, главное, нравственнаго чувства. Недоразумъніе это встръчается не у него одного, оно составляеть въ нынъшней литературъ извъстнаго разряда явленіе довольно обычное.

Тъмъ болъе важно постараться положить ему конецъ. Мы увърены за автора данной статьи, что онъ впаль въ него не преднамъренно и что онъ не будеть во что бы то ни стало держаться его.

Недоразумъніе это состоить въ смъшеніи двухъ мистическихъ личностей, въ сліяніи ихъ въ одну, сдъланномъ притомъ такимъ образомъ, какъ будто бы авторъ лишь слъдовалъ въ этомъ за Вл. Соловьевымъ, впервые отчетливо введшемъ въ философію понятіе объ одной изъ нихъ. Мы

Digitized by Google

имъемъ въ виду личности-Софіи, Премудрости Божіей, и Маріи, Пресвятой Дъвы. Совершенно очевидно, что авторъ статьи не различаеть ихъ. Путаница ихъ признаковъ начинается у него тамъ, гдъ онъ говорить о Лермонтовъ: "онъ прочель бы въ душъ имя Той, которая выше херувимова и серафимова, потому что она-идея вселенной, Душа міра. Ее Соловьевъ называлъ Софіей, Премудростью Божіей, она воплощение Божественнаго Логоса". Далъе авторъ еще опредъленнъе указываеть на Марію (продолжая опредълять все то же лицо): "Къ ней обращены средневъковые гимны: Mater Dei sine spina, peccatorum medicina". Смъщеніе лицъ не менъе ясно выступаеть въ отнесеніи къ одному и тому же лицу (на стран. 111) стиховъ Вл. Соловьева изъ "Трехъ Свиданій" и переводныхъ строфъ его изъ Петрарки "Хвалы и моленія къ Пресвятой Дъвъ". Если бы смъщение это было собственной, самостоятельной теоріей автора статьи, онъ старался бы развить и защитить ее. Но онъ нигдѣ не пытался это сдълать, говорить о ней вскользь, какъ о мивніи, уже извъстномъ, принадлежащемъ не ему одному, а и другимъ, и прежде всего цитируемому имъ Соловьеву. Воть поэтомуто и слъдуеть со всею необходимостью внести въ его статью поправку. Ни въ какомъ случањ, никогда и нигдъ Вл. Соловьевъ не признавалъ указанныхъ двухъ лицъ за одно.

Во-1-хъ, мы слышали изъ устъ его самого подтвержденіе ихъ раздъльности, не допускающее перетолкованій.

Во-2-хъ, объ этомъ свидътельствують всѣ его сочиненія, гдѣ говорится о томъ или другомъ изъ этихъ лицъ. "Три Свиданія" имѣють предметомъ міровую душу, Софію. Строфы изъ Петрарки—Божію Матерь. Признаки и эпитеты той и другой совершенно разные. Достаточно затѣмъ прочесть ПІ часть книги "La Russie et l'Eglise universelle", чтобы убѣдиться въ ихъ раздѣльности: Софія называется тамъ Тѣломъ, Храмомъ и Супруюй Божіей (одного Сына, 2-го Лица). Излагается теорія временнаго паденія, отдѣленія Міровой Души отъ Бога, но говорится ясно и категорично, что павшая, дошедшая до состоянія хаоса Міровая душа, не есть Софія, не есть предвѣчная, идеальная душа міра, а лишь ея скрытая основа (la base cachée de Sophie), т. е. какъ бы "второе естество". Міровой процессъ, космогоническій, историческій и богочеловѣческій, состоить въ постепенномъ воз-

вращеніи низшей, павшей міровой души въ небесную родину, куда она ведеть за собой и всю множественность твореній, ея д'ятей. Въ теченіе этого процесса "празднуются все новыя соединенія" низшей міровой души съ высшею, съ Софіей, являются все совершенныйшія воплощенія послъдней въ первой. Такимъ образомъ, оба вида міровой души-двойники, но неравнаго достоинства, имъющіе со временемъ сполна соединиться такъ, какъ въ Іисусъ человъческое начало соединено съ Божественнымъ; изъ нихъ одинъ, оставшійся въ міръ гармоніи и жизни въчной, тянеть въ себя, съ помощью Логоса, другой,—томящійся въ міръ преобразуемаго хаоса. Эта же самая теорія такъ же ясно и категорично высказана въ "Чтеніяхъ о Богочеловъчествъ", гдъ объяснено, что въ словахъ Писанія: "тварь покорилась суетъ не добровольно, а по волъ покорившаго ее" подразумъвается подъ именемъ "покорившаго" именно міровая душа. О томъ же свидътельствуеть парафраза "Отче нашъ" въ "Духовныхъ основахъ жизни": "да будетъ она (воля твоя) не только въ мір'в покорныхъ Теб'в духовъ, но и ва нашей природь, самовольно от Тебя отдълившейся". Но Марія, "честнъйшая херувимъ и славнъйшая безъ сравненія серафимъ", Марія, въ честь Которой Соловьевъ-поэть перевель стихи Петрарки, воздающіе Ей хвалы, какъ совершеннъйшему существу, ни въ какомъ смыслъ не можеть быть павшей, самовольно отдълившейся оть Бога. Если же предположить, что Она составляеть совершеннъйшее воплощение идеальной, небесной міровой души, тогда не имъеть смысла дальнъйшій земной процессь: при таком событіи онъ прекратился бы. Софія сойдеть на землю вь "тьль нетльнномъ" лишь при полномъ завершеніи богочеловъчесскаго процесса, когда за Христомъ послъдуеть на Өаворъ вся Его церковь. Ибо Софія и есть олицетвореніе не чего иного, какъ идеальной Церкви. Что касается тайны высшаго духа Маріи, Богородицы, то о ней Вл. Соловьевъ имълъ понятіе, превышавшее все, что можно представить себъ о Міровой Душъ. Но объ этомъ рано говорить.

То же раздъленіе двухъ лицъ проведено имъ уже не подразумъвательно, а со всею настойчивостью, въ статъъ объ Августъ Контъ (VIII томъ полн. собр. соч.). Хотя онъ тамъ сравниваетъ сначала контовскій культъ человъчества

съ средневъковымъ культомъ Мадонны, но вслъдъ же за тъмъ говорить, что въ древне-русскомъ церковномъ искусствъ былъ образъ, еще гораздо ближе и върнъе подходившій къ контовской идеъ, а именно образъ Софіи Премудрости, какъ ее рисовали на иконахъ. Въ ней находятся несомнънныя черты Міровой Души, причемъ Соловьевъ подчеркиваетъ ея раздъльность какъ отъ Іисуса, такъ и отъ Маріи.

Но дѣло туть не въ воззрѣніяхъ Соловьева, хотя, если принимать его ученіе о міровой душѣ, съ ея раздвоеніемъ, нужно по необходимости отвергнуть тождество послѣдней съ Маріей.

Дъло въ самомъ существъ этого теософскаго вопроса. Тоть Соловьевскій второй абсолютный центра, то Божье другое, что теперь многіе привыкають звать именемъ Софіи, во всемъ Писаніи, отъ Пъсни Пъсней до Апокалипсиса, считается мистической Невъстой Христа, Женой Агнца. Еслиже между Богомъ-Словомъ и Его другима (или олицетвореннымъ міромъ) существують отношенія супружеской любви, то тымъ самымъ между ними становятся недопустимыми отношенія сына и матери. Это и этически, и эстетически прямо невозможно. Это противоръчить всякому здравому не извращенному чувству. Если бы даже и Соловьевъ смъщалъ двъ женскія личности-одну, общечтимую въ христіанскомъ мірѣ, съ другою, имъ самимъ наилучше разгаданною и разъясненною, —то съ нимъ нельзя было бы согласиться. Но онъ этого не дълалъ. Единственный смыслъ, въ которомъ Софія можеть служить воплощенію Христа, это тоть, что она, какъ міровая душа, заключаеть въ себъ и все истинное содержаніе матеріальнаго міра, и всю низшую человъческую природу, которой причастенъ быль Христось, а тъмъ самымъ заключаеть въ себъ и Его Самого, какъ человъка. И если все живущее на землъ-ея порождение то и Онъ, поскольку Онъ-человъкъ. Но не въ томъ личномъ, буквальномъ смыслъ, въ какомъ Его Матерью является Марія. И въ той же 'мъръ, какъ Іисуса, міровая душа заключаеть въ себъ и Марію. Высшій-же, Божественный духъ Іисуса, выше и больше ея, и въ свою очередь заключаеть ее въ Себъ. А Марія, какъ мать Его, Бога-Слова, есть также и ея мать.

Въ этомъ мы считали важнымъ и неотложнымъ возра-

зить на прекрасную статью г. Андрея Бълаго. И свое замъчание мы желали бы обратить ко всъмъ, занимающимся этимъ вопросомъ, чтобъ и они не впали въ то же заблужденіе, какъ относительно воззръній Вл. Соловьева, такъ и вообще относительно природы двухъ неотождествимыхълицъ.

S.

#### ТРЕТІИ ЗАВЪТЪ.

(ВЪ ПОДРОБНОМЪ ИЗЛОЖЕНІИ.)

### 1886 (?).

#### Книга І.

- § 1. Въ третій разъ хочетъ Богъ возв'єстить Свое откровеніе людямъ, объявить Свою волю и призвать къ великому дълу Своему.
- § 2. Въ первый разъ Онъ говорилъ Израилю черезъ Моисея и открылся ему, какъ единый Богъ, какъ Богъ-Отецъ.
- § 3. Во второй разъ Онъ Самъ явился въ Израилъ отъего плоти и крови и возвъстилъ ему Имена Отца, и Сына, и Св. Духа.
- § 4. Нынъ Онъ призналъ, что пришло время объяснить Его три имени, и для этого Онъ открываетъ намъ многія тайны.
- § 5. Онъ открываетъ тайну Церкви Христовой, единой и живой, духа соборнаго и апостольскаго.
- § 6. Той, о которой ап. Павелъ сказалъ: "посему оставитъ человъкъ отца и мать, и прилъпится къ женъ своей, и будуть два въ плоть едину. Тайна сія великая есть, говорю по отношенію къ Христу и Церкви".
- § 7. Ибо Богъ есть одно Существо въ трехъ личностяхъ, а Церковь есть одна личность изъ многихъ существъ.
- § 8. Всякій духъ, противоположно тълу, имъетъ способность выходить самъ изъ себя и быть въ одно время въ разныхъ мъстахъ.
- § 9. Этою отличительною способностью духа и объясняются величайшія тайны Христовой въры.
- § 10. Духъ есть живое существо изъ свъта или огня, имъющее полный наружный видъ человъческаго тъла.

- § 11. У каждаго духа свой особенный свъть, состоящій изъ особенной совокупности его чувствъ и мыслей.
- § 12. Такая совокупность мыслей и чувствъ есть душа духа, а свътъ его есть тъло его. Ни душа духа безъ тъла его не существуетъ, ни тъло его безъ души; и то и другое живетъ въ духъ соединеніемъ своимъ, ибо душа духа составляетъ тъло его, а тъло его состоитъ изъ души его.
- § 13. Душа у духа сложная, ибо въ ней совокупность многихъ мыслей и чувствъ, а тъло у него простое, ибо въ немъ одинъ только свъть. Душа духа—это его личная идея, а тъло его—это его личный свъть. Не всякая идея бываетъ личною и составляетъ душу живого существа; идеей называется и такая совокупность мыслей и чувствъ, которая можетъ принадлежатъ каждому духу одинаково, и тогда это есть идея безличная.
  - § 14. Что такое личная идея Бога или Божья душа?
- § 15. Это такая идея, которая существуеть безъ начала и прежде всъхъ въкъ и служить причиною всякаго бытія.
- § 16. Которая изъ существующихъ идей не способна имъть начало, и потому способна быть причиною всякаго бытія?
- § 17. Та, для которой бытіе—блаженство, которая потому въ самой себъ носить такое сильное желаніе бытія, что прежде всъхъ въкъ сама изъ себя береть его и самой себъ даеть его, одной лишь волей своей.
- § 18. Такая идея есть только одна, и никакая другая не могла бы взять изъ себя бытіе и дать себѣ его, одной лишь волей своей: эта идея есть любовь.
  - § 19. Любовь и есть личная идея Бога или Божья душа.
- § 20. Любовь бываеть различная. Въ любви человъческой мы видимъ любовь отца и матери, сына и дочери, брата и сестры, мужа и жены. Всъ виды духовной любви между людьми соотвътствують этимъ видамъ любви по плоти.
- § 21. Потому любовь не можеть явиться вся въ одномъ только образъ человъческомъ, а требуетъ для полноты явленія своего нъсколько и различныхъ образовъ.
- § 22. Какъ различны образы тъла человъческаго, такъ различны и образы его духа. Какъ тъло, такъ и духъ бываетъ и младенческаго, и молодого, и стараго вида и мужского и женскаго образа. Это различіе происходить отъ раз-

личія самой идеи духа: младенческая идея не такая, какъ старая, и женская не такая, какъ мужская.

§ 23. Возрасты тыла временны и преходящи, возрасты духа вычны, какъ самъ духъ. У всякаго духа свой предыль возраста, и младенческій духъ не бываеть взрослымъ, а молодой старымъ. Духъ, живущій во плоти, развивается вмысты со своею плотью до предыла своего возраста, но, достигши его, уже не старыется вмысты съ плотью, а остается моложе ея по виду, если и продолжаеть жить въ ней; духъ же съ предыломъ возраста младенческимъ или дытскимъ не переживаеть во плоти этого предыла, и такой человыкъ умираеть въ дытствы, ибо дытскій духъ не совмыщается со взрослой плотью. (Все далье сказанное въ § 24, 25, 26 — только правдоподобное предположеніе съ цълью облегить уму человыческому вообразить себъ духъ).

§ 24. Духъ, состоя изъ простого свъта, и внутреннее устройство имъетъ простое. Онъ подобенъ тому, какъ если бы было выръзано изъ полотна изображение человъческое, написанное на немъ съ двухъ сторонъ, съ одной стороны изображеніе лица и передней части челов'вка, а съ другой изображеніе задней части головы и тъла его; и если бы на эти оба изображенія были наложены слоями другія, переднія и заднія, но такъ, чтобы боковые края ихъ не утолщались, а сами изображенія ділались бы все выпукліве и выпукліве, пока не дошли бы до естественной наружной выпуклости человъческой. Такъ и у духа: на плоскомъ срединномъ изображеніи его наложены множествомъ тончайшихъ слоевъ другія, переднія и заднія, и при томъ обращены лицомъ въ объ стороны, такъ что одни изъ нихъ выпуклы, другія выгнуты. Изъ этихъ слоевъ изображеній своихъ, отъ средины до наружной поверхности, изображеній болье плоскихъ, чымь ближе къ срединъ, болъе выпуклыхъ, чъмъ ближе къ поверхности, и состоить весь духъ. О томъ, что всъ слои духа, кромъ самаго плоскаго срединнаго обращены въ объ стороны, въ Апокалипсисъ иносказательно говорится: вокругь престола четыре животныхъ, исполненныхъ очей спереди и сзади.

§ 25. Внѣшній видъ духа совершенно подобенъ внѣшнему виду тѣла, и такъ же вокругъ головы его развѣваются волосы изъ тончайшихъ нитей свѣта; внутренніе слои духа имъють только корни волось, которые въ головъ его, составленной изъ всъхъ слоевъ его изображеній, образують сплетеніе, соотвътствующее мозгу тълесному, и какъ отъ тълеснаго мозга идуть вътви по всему тълу, такъ отъ волосяного мозга духа илуть по всъмъ внутреннимъ слоямъ его нити свъта, тонкія и толстыя, подобныя стволу дерева съ корнями и вътвями его. Сердце у духа на томъ же мъстъ, какъ и у тъла и состоитъ изъ сгущеннаго свъта такого же очертанія; оно такъ же бъется, какъ и тълесное сердце, ибо какъ кровь въ тълъ, такъ свътъ во внутреннихъ слояхъ духа, постоянно обращаясь, вливается въ сердце и выливается изъ него.

§ 26. Какъ тъло имъеть свои выдъленія, такъ духъ имъеть свои. Свътлыя выдъленія духа, которыя суть мысли и чувства, исходящія изъ него, образують вокругь головы его сіяніе въ видъ шара (первообраза земли и звъздъ), а вокругъ всего духа менъе яркое сіяніе въ видъ яйца (зародыша всего живущаго).

§ 27. Духъ бываеть четный и нечетный. У нечетнаго духа личная идея его вся является въ одномъ только его свътъ, одной природы; у четнаго духа личная идея его не можеть вся явиться въ одномъ только его свътъ, а требуеть дополненія другого существа, съ другимъ светомъ, другой природы. Такимъ дополненіемъ всегда бываеть женскій духъ для мужского, и оба составляють чету. Они одинь безъ другого не существують, какъ цълое безъ своей части, и часть безъ цълаго. Выдъленія духа бывають общія для мужского и женскаго духа, четнаго и нечетнаго, и особенныя для (нечетнаго) мужского, и еще особенныя-четныя для мужского и женского четныхъ духовъ. Въ женскомъ (нечетномъ) духъ свъть никогда не сгущается черезъ мъру, и не нарушается равновъсіе между свътомъ и идеей, между тъломъ и душой въ мужскомъ нечетномъ духъ, наобороть, свъть сгустился бы болье, чымь нужно для точнаго осуществленія его идеи, и равновъсіе нарушилось бы, если бы не было у него особенныхъ свътовыхъ выдъленій, въ которыхъ женскій нечетный духъ не нуждается, имъя только общія; и въ этомъ-у женскаго нечетнаго коренное отличіе оть нечетнаго мужского. У четныхъ духовъ, и женскаго и мужского, равновъсіе сохраняется ихъ сочетаніемъ. Всякая плоть родится нечетною,

дъвственною, и можеть остаться такою, или сдълаться четною, сочетаясь съ другой плотью. Но не всякій духъ родится нечетнымъ, а который родится такимъ, тотъ такимъ и остается, ибо инымъ быть не можетъ. Когда же духъ родится четнымъ, т. е. одной душой или идеей въ двухъ свътахъ или тълахъ, то соединяется съ дополненіемъ своимъ всемъ существомъ своимъ, а не отчасти какъ плоть, и бываеть соединенъ съ нимъ уже отъ рожденія, а не впоследствіи, ибо они уже пребывають одинь въ другомъ во младенческомъ образъ, какъ и въ варосломъ, и не по выбору своему, а по независящей отъ нихъ природъ своей. Потому плоть имъетъ полъ, а духъ имъеть четность, и всякая плоть можеть сочетаться со всякою другою плотью другого пола, но не всякимъ духомъ другого образа, мужского или женскаго, можеть сочетаться четный духъ, а только съ тъмъ, который составляеть съ нимъ одну душу въ двухъ тълахъ. (Что вт нижесльдующихт § вт скобках или обведено чертой, то есть только предположение, или опыть объясненія).

§ 28. Духовный свъть, будучи простымъ, не можеть слагаться изъ двухъ въ одинъ, какъ не можеть и разлагаться, но онъ можеть, не увеличиваясь въ объемъ, совмъщаться одинъ съ другимъ, а также уподобляться одинъ другому, или измъняться одинъ въ другой. Духовные мужъ и жена отъ рожденія пребывають одинъ въ другомь, или совмъщаются одинъ съ другимъ, повторенные другъ въ другъ по общей способности духа быть одновременно въ разныхъ мъстахъ.

Въ наружномъ слов мужа погруженъ наружный слой жены, и въ наружномъ слов жены наружный слой мужа: въ следующихъ внутреннихъ слояхъ своихъ они погружены одинъ въ другого поочередно, то слой жены въ слой мужа, то наобороть. Гдв ихъ слои погружены одинъ въ другой, лицемъ въ одну сторону, тамъ ихъ соединеніе подобно погруженію въ воду при крещеніи, а гдв ихъ слои чередуются, лицомъ навстрвчу одинъ другому, тамъ оно подобно обрученію кольцами, ибо тамъ ихъ слои обхватывають одинъ другой. По достиженіи ими предвла ихъ возраста, въ ихъ духв черезъ правильные промежутки времени происходитъ движеніе, которымъ тв внутренніе слои каждаго изъ нихъ, что были погружены въ слояхъ другого, изливаются нару-

жу, а тв, что заключали въ себв слои другого, погружаются внутрь, и т. д. поочередно, пока не придуть снова въ прежнее положеніе. Такое внутреннее движеніе бываеть въ неурочное время только у страждущаго духа, и тогда оно, какъ буря на моръ, а своевременное движение правильно, какъ приливъ и отливъ морской. Внутренніе слои духа могуть быть видны духовному взору, по желанію его, но обыкновенно бывають скрыты наружнымъ слоемъ его, какъ скрыто имъ и соединенное съ духомъ другое существо, погруженное въ него, начиная отъ самаго наружнаго слоя. Внутреннее существо уподобляется внашнему своей величиной, мужъ жень, пребывая въ ней, и она мужу, пребывая въ немъ. Отъ внутреннихъ изліяній ихъ слоевъ одного изъ другого, и погруженіемъ одного въ другой, оплодотворяется женскій духъ и именно тъмъ, что духъ всей четы, въ одномъ изъ слоевъ каждаго изъ нихъ, временно теряетъ свои два свъта, и измъняется въ третій новый свъть, общій имъ обоимъ, на это время, въ этихъ двухъ слояхъ. Изъ этого новаго свъта, мгновенно мелькнувшаго въ нихъ, зарождается въ женскомъ духъ духъ ихъ младенца.

Дъти духовной четы рождаются всъ имъющія отъ нихъ произойти одновременно, (ибо одновременно въ разныхъ слояхъ ихъ родителей вспыхивають ихъ свъты при сочетаніи, т.-е. движеніи слоевъ ихъ). Рождаясь дъти остаются навсегда погруженными въ матери своей (во внутреннихъ слояхъ матери, и именно въ тъхъ, которые сами погружены въ слои отца; они лежать въ ней посреди ея духа, головами между персей ея, питаясь свътомъ сосцовъ ея, и это тоже подобно крещенію; каждый изъ нихъ занимаеть всё такіе слои ея, и всь дъти совмъщаются другь съ другомъ). Но, пребывая на въкъ въ своей матери, младенческимъ духомъ своимъ. дъти одновременно, и при томъ, для безплотнаго духа мгновенно, безъ постепеннаго перехода, появляются и вив ея, въ полномъ предълъ своего возраста; такъ что духъ живетъ въ младенческомъ образъ внутри матери, а въ полномъ развитіи внъ ея. Жизнь дътей у духа постоянно поддерживается жизнью родителей, и они какт бы все снова рождаются отт них возобновленіем сочетанія их, при которомъ сами родители измъняются въ свъть дътей своихъ (по одному слою каждаго изъ нихъ).

Родители пребывають въ своихъ дѣтяхъ обрученіемъ; т.-е ихъ изображенія вложены между слоями дѣтей, чередуясь съ ними, во взрослыхъ дѣтяхъ во весь рость, а въ дѣтяхъ съ дѣтскимъ предѣломъ возраста въ уменьшенномъ видѣ, и тогда они вложены только между слоями сердца этихъ дѣтей. Братья и сестры соединены между собою также обрученіемъ.

Крещеніемъ, т.-е. погруженіемъ, пребывають въ матери только либо нечетный духъ съ дотскимо предъломъ возраста, либо четный духъ, и тогда младенческій образъ жены погружень въ слояхъ матери черезъ младенческій образъ мужа, ибо духовная чета родится отъ одной матери, мужской духъ прямо отъ нея, а свъть женскаго духа создается въ ней Духомъ Святымъ изъ дополнительной идеи ея сына. Нечетный же духъ взрослаго предъла не родится прямо отъ матери, а возникаеть изъ младенческихъ братьевъ или сестеръ своихъ, выдъляясь изъ нихъ съ болъе эрълымъ предъломъ возраста, и это есть размножение нечетное. Всякий такой духъ пребываеть въ матери только черезъ младенческій образъ, изъ котораго выдълился, ея же образъ им'веть въ себъ обручениемъ. Нечетное размножение не даетъ того разнообразія, какъ четное, ибо оно производить лишь разные виды одного и того же существа, одной природы, тогда какъ четное размножение мъняеть самую природу духовнаго свъта. Четный духъ бываеть только взрослаго предъла, хотя навсегда сохраняеть внутри матери и младенческій свой образъ.

§ 29. Первая духовная семья, существующая прежде всѣхъ вѣкъ, есть Самъ Богъ. Она вся происходить отъ единаго Бога Отца, Который является причиною и остальныхъ двухъ лицъ Божіихъ, ибо Онъ одинъ осуществляеть Самъ Себя одной лишь волей своей, ради блаженства своей любви. Возрастъ его, примъняясь къ человъческимъ понятіямъ, 50 лътъ,—число юбилея, установленнаго Моисеемъ, и число праздника Пятидесятницы.

§ 30. Въ существъ Бога-Отца не одна только душа или личная идея, какъ бываетъ у низшаго духа, но три души, которыя всъ составляютъ одинъ свътъ, ибо свътъ Божественной природы есть только одинъ, а душа, будучи у духа сложною, можетъ быть составлена не только изъ совокуп-

ности многихъ мыслей и чувствъ, но и изъ совокупности нѣсколькихъ душъ. Итакъ, Богъ есть Существо съ тремя личными идеями, составляющими одинъ свѣтъ, съ тремя душами въ одномъ тѣлѣ. Но не всѣ три души Божіи могутъ олицетворяться въ одномъ только образѣ Бога-Отца, старца 50 лѣтъ (по человѣческому понятію); остальныя двѣ души Божіи требуютъ для олицетворенія своего другихъ образовъ, хотя всѣ онѣ суть разные виды одной и той же основной идеи, или общей души Божіей, любои.

- 31. И потому, прежде всъхъ въкъ, Богъ-Отецъ рождаетъ Самого Себя въ образъ Съна Своего, которымъ олицетворяется вторая душа Его. Громомъ устъ Своихъ рождаетъ Онъ Его, называя Его по имени, почему Богъ-Сынъ есть Богъ-Слово, или Богъ, рождающися отъ слова Отца. Тъло, или свътъ его, то же самое, что и тъло или свътъ Отца изъ той же самой тройной души, только образъ Его олицетворяетъ не первую, а вторую душу Божію, и въ этомъ Его различіе отъ Отца. Это образъ Предвъчнаго Юноши (по земному понятію, 21 года).
- § 32. Для олицетворенія третьей души Своей, Богь-Отецъ. въ то время, какъ рождаеть Самого Себя въ образъ второй души Своей словомъ Своимъ, исходитъ Самъ отъ Себя въ безмолвіи, дыханіемъ усть Свонхъ, въ образъ третьей души Своей, и этоть образь третьей души Божіей, досель хранимый въ глубочайшей тайнъ, никому не въдомый на землъ и знакомый только небесамъ, это образъ Дочери Божьей, Предвъчной Дъвы (по земному понятію, 21 года). Третье Лицо Божіе называется на земл' таинственнымъ именемъ Луха Святаго, но это имя есть Имя Божіе общее для всёхъ трехъ Лицъ, и Отецъ, и Сынъ также суть Духъ Святой. Досель по воль Божіей умышленно умолчано было различіе третьяго Лица Божія отъ двухъ остальныхъ и отношенія его къ нимъ; теперь же, когда Богъ благословилъ открыть на землъ эту тайну, Имя: Дочь Божія, опредъляеть это различіе и эти отношенія, какъ Имена: Отецъ и Сынъ опредъляють Ихъ различія и Ихъ отношенія между Собой. Какъ у Сына, такъ и у Дочери, тъло или свъть тоже самое, что и тъло Отца, и составлено изъ той же самой тройной души, только образъ ея составляеть не первую, и не вторую, а третью душу Божію.

- § 33. Итакъ, Богъ есть Существо, живущее не менѣе, какъ въ трехъ различныхъ мѣстахъ, или въ трехъ повтореніяхъ Своихъ, и не менѣе какъ въ трехъ образахъ, и имѣющее во всѣхъ трехъ образахъ своихъ одинъ и тотъ же свѣтъ (или тѣло), составленный изъ одной и той же тройной души. Отдѣльныя же части этой тройной души олицетворяются явно въ каждомъ образѣ по одной части, а остальныя только осуществляются по двѣ въ каждомъ образѣ, тайно и сокровенно посредствомъ свѣта Его. Вслѣдствіе одинаковости существа свѣта или тѣла Его во всѣхъ образахъ, Богъ есть Троица единосущная, а вслѣдствіе тайнаго присутствія всѣхъ трехъ душъ Его въ свѣтѣ всѣхъ образовъ Его, Онъ есть Троица нераздъльная.
- § 34. Сынъ Божій рождается отъ Отца всецъло по усилію его воли, Дочь же появляется безъ усилія воли Отца, по Своей собственной воль: воть почему сказано, что Сынъ рождается, а Дочь (Духъ Св.) исходить отъ Отца, ибо рожденіе есть появленіе болье порывистое, чымь исхожденіе. Сынъ и Дочь оба живуть не только въ предълахъ полнаго возраста Своего внъ Отца, но и внутри Отца въ младенческихъ образахъ своихъ, ибо эти два Лица Божіи отъ въка и во въки въковъ имъютъ младенческіе образы. [Соотвътственно рожденію отъ Сына, младенческій образъ Сына погруженъ въ Отцъ особеннымъ, исключительнымъ способомъ "крещенія", изъ всёхъ мужскихъ образовъ духа свойственнымъ только Богу Отцу, т.-е. Его младенческій духъ въ уменьшенномъ видъ погруженъ въ слояхъ Отца, но не посреди Его Духа (какъ бываеть по общему закону духа у матери), а только въ слояхъ сердца Отца, нъсколько наклонно. Младенческій же образъ Дочери, которая не рождаясь, но исходя отъ Отца, только возрождается въ Немъ, такъ же погруженъ въ Его сердце, но такимъ образомъ, что не Она заключена въ слояхъ Отца, а сами слои сердца Отца заключены въ ней, въ Ея младенческомъ образъ. Отецъ есть то Лицо Божіе, Которое нигдъ и ни въ комъ младенческаго образа не имъетъ. Кромъ этого соединенія Отца съ дътьми Его, всъ три Лица Божіи еще соединены во весь рость обрученіемъ своихъ слоевъ, такъ что въ каждой Личности Бога пребывають и объ остальныя, чередуясь другь съ другомъ внутренними слоями Своими. Объ этомъ между про-

чимъ сказаль Сынъ Божій: "Я въ Отцѣ, и Отецъ во Мнъ и "видѣвшій Меня видѣлъ и Отца Моего"].

§ 35. Души Отца и Дочери осуществляются и олицетворяются посредствомъ Божественнаго свъта во всей полнотъ и цъльности Своей, и этими двумя душами Своими Богъ есть Духъ нечетный, цъльный въ Себъ Самомъ, потому и размножение Его изъ одного Лица въ три есть размножение нечетное или дъвственное, которое не измъняеть природы свъта. Но въ низшей духовной природъ нечетное размноженіе идеть оть болье молодыхь образовь кь болье старымь и производить старшихъ братьевъ и сестеръ отъ младшихъ, у Бога же, и только у Бога, оно идеть оть болье стараго образа къ болже молодымъ и производитъ Дътей отъ Отца. Сынъ Божій, хотя такъ же появляется размноженіемъ нечетнымъ, и потому природа Его свъта не можетъ измъниться противъ природы Отца, но Онъ уже отъ Отца рождается, тогда какъ всякій другой духъ при нечетномъ размноженіи, только исходить, т.-е. просто выдъляется изъ другого. Это рожденіе Сына и указываеть на болье глубокую внутреннюю разницу Его отъ Отца, если не въ свъть или въ тълъ, которое единосущно съ тъломъ Отца, то въ идеъ или душъ его: а именно, душа Его не можеть осуществиться вся, во всей полнотъ и цъльности Своей, посредствомъ одного только Его собственнаго Божественнаго свъта, но требуеть дополненія въ видъ другого существа, съ другимъ свътомъ, другой природы, и потому этой второй душой Своей Богъ есть Духъ четный, нецъльный въ Себъ Самомъ. Богъ есть единственный примъръ Существа, въ двухъ образахъ Своихъ нечетнаго, а въ одномъ образъ четнаго. Всякій другой духъ либо четъ, либо нечетъ; одинъ Богъ имветъ то и другое..

§ 36. Дополнительное къ Сыну Божію существо, составляющее съ Нимъ одну душу въ двухъ тѣлахъ, должно имѣть иной свѣть, чѣмъ Онъ, а такъ какъ Божественный свѣтъ только одинъ, то оно имѣетъ свѣтъ низшей природы. Этотъ духъ хотя и существуетъ прежде всѣхъ вѣкъ, какъ дополненіе Сына Божія, есть только ангелъ. Онъ имѣетъ образъ очень юной женщины (по земному понятію, 14 лѣтъ); бытіе его даетъ ему Дочь Божія. Она прежде всѣхъ вѣкъ создаетъ свѣть этого ангела изъ дополнительной идеи Брата

Своего и вмѣстѣ съ тѣмъ возрождаетъ его въ Себѣ: младенческій образъ жены Сына погруженъ въ Нее крещеніемъ, [т.-е. не въ сердце Ея, а посреди Ея Самой, но какъ возрожденный, а не рожденный отъ Нея, не заключается въ Ея слояхъ, а ихъ заключаетъ въ себѣ. Предвѣчный ангелъ, Жена Сына, такъ же лежитъ въ лонѣ Дочери, какъ Младенецъ Іисусъ изображенъ на иконѣ Знаменія Божіей Матери: это и есть положеніе всякаго духа, пребывающаго въ матери своей].

- § 37. Посредствомъ этого предвъчнаго ангела вся идея любви, во всей полнотъ своей, заключается въ Богъ: любовь Отца, Сына, Дочери, Брата, Сестры, въ любви образовъ Божіихъ между Собою, и любовь Матери въ любви Дочери къ Предвъчному Ангелу, и любовь Мужа въ любви Сына къ ней же. Любовь Жены, хотя не заключается въ Богъ, но это не мъщаетъ полнотъ идеи Его, ибо эта любовь совершенно однородна съ любовью Мужа, и осуществляется предвъчно въ ангелъ, какъ дополненіе любви Мужа.
- § 38. [Сынъ Божій и Жена Его соединены между Собой по общему закону духовной четы, обрученіемъ и крещеніемъ одного въ другомъ посредствомъ Своихъ слоевъ. Слои Сына Божія двойные, и въ срединъ ихъ вложено по одному слою Отца и Сестры Его, и каждый такой двойной слой чередуется обрученіемъ съ однимъ слоемъ Его Жены].
- § 39. Сочетаясь со Своей Женой внутренними движеніями Духа, Сынъ предвъчно рождаеть отъ Нея шесть дътей Своихъ, шесть предвъчныхъ ангеловъ съ младенческимъ духомъ. Предълы ихъ возрастовъ, по земному понятію, 7 лъть, 5 лъть и 3 года, по одному женскому образу и по одному мужскому на каждый возрасть. Эти существа потому имъютъ низшую природу свъта, чъмъ Отецъ ихъ, а не единосущны съ Нимъ, какъ Онъ со Своимъ Отцомъ, что они появляются четнымъ размноженіемъ, которое всегда даеть иную природу свъта, а иная природа, чъмъ Божественная, должна быть ниже ея. Хотя они дъти Божіи, но вмъстъ съ тъмъ и творенія Божіи, они не только рождены, но и сотворены, ибо происходять, по матери своей, оть сотвореннаго существа. Появляясь предвъчно внъ ея въ предълахъ своихъ дътскихъ возрастовъ, они вмъсть съ тъмъ пребываютъ и въ ней погруженными, совмъщаясь одни съ другими, въ

Начало "Третьяго Завъта" (уменьшено).

образѣ новорожденныхъ младенцевъ, а черезъ нее и въ Сынѣ, ибо она пребываеть и въ Немъ. Всѣ пять дѣйствій предвѣчной Любви, именно: осуществленіе Отцомъ Самого Себя, одной волей Своей, рожденіе Имъ Сына, исхожденіе отъ Него Дочери, имѣющее цѣлью сотворить жену Сына, сотвореніе жены Сына, и рожденіе отъ нея Сыномъ Своихъ дѣтей, совершаются одновременно и непрерывно, какъ прежде всѣхъ вѣкъ, такъ и нынѣ, такъ и во вѣки вѣковъ.

- § 40. Семь предвъчныхъ ангеловъ, мать и дъти, составляють предвъчную церковь, ибо Богъ никогда не существоваль безъ церкви Своей. Они же суть семь духовъ Духа Святаго, которые перечисляеть Исаія: Духъ Господень, мать, и шесть дътей, духъ страха Божія и духъ познанія, духъ силы и духъ совъта, духъ разумѣнія и духъ мудрости. Они дары Духа Св. потому, что сотворены Дочерью, Духомъ Святымъ. Они же суть семь звъздъ въ рукъ Сына Божія, семь ангеловъ семи церквей, о которыхъ говорить Апокалипсисъ (1, 20). Изъ числа Предвъчной Семьи (10 вмъстъ съ Богомъ и 7 для ангельской части этой Семьи) взято число заповъдей и число дней труда и отдыха.
- § 41. Слово *церковь*, кромъ значенія своего, извъстнаго уже на землъ, въ смыслъ общества, върующаго въ Бога и таинственно соединеннаго съ Нимъ и между собою, имъетъ на небесахъ еще другое значеніе, однородное съ этимъ и на землъ доселъ неизвъстное. Церковь есть не только общество, она есть, кромъ того и въ то же время, личность. Предвъчная церковь составляеть общество изъ семи ангеловъ, но все это общество, вмъстъ взятое, равно одному изъ ангеловъ, составляющихъ его, который потому не есть членъ церкви, а есть вся церковь, собранная во-едино, какъ все тъло человъка не есть который-нибудь членъ его. Вся церковь равна матери шести дътей, женъ Сына, дочери Св. Духа, т.-е. равна самой себъ, вмъстъ съ дътьми своими. Душа у матери-церкви состоить изъ совокупности семи душъ, ея собственной, отдъльной женской, и шести дътскихъ душъ. Вся эта сложная душа, единая изъ семи душъ, и представляетъ дополненіе души Сына, теряясь въ безконечности Его, какъ капля въ моръ. Но и эта капля сама по себъ безконечна, ибо всякій духъ, ангельскій и человъческій, когда-либо произошедшій или еще могущій произойти, душой или идеей сво-

ей завлючается въ предвъчной душъ церкви, принадлежа къ которой-нибудь изъ семи частей ея, и изъ этихъ семи частей общей, единой души каждая сама по себъ еще состоить изъ совокупности безчисленныхъ душъ. Не нужно думать, что мать-церковь, ближе всехъ твореній стоящая къ Богу, и черезъ которую произошель отъ Него всякій живущій духь, есть потому духь сильный; напротивь, она, по самой безконечной сложности души своей, есть самый слабый духъ изъ всъхъ сотворенныхъ, она даже слабъе дътей своихъ, менъе сложныхъ по своей душъ; и объ этомъ-то Писаніе и говорить: "сила моя въ немощи совершается". Свъть ея состоить изъ семи душъ, которыя звучать въ ней, какъ семь главныхъ звуковъ, и блестять въ ней, какъ семь главныхъ цвътовъ въ природъ тълесной; и какъ семь цвътовъ радуги сливаются въ одномъ бъломъ, такъ ея семь душъ сливаются въ одной; [потому свъть общей души матери церкви тоже для отдъльныхъ душъ ея, что бълый цвъть для радуги, а еслибъ былъ осуществленъ свъть отдъльной женской души ея, той, которая среди семи соотвътствуетъ именно ей, то онъ быль бы то же, что среди радуги цвъть зеленый]. Лицо у матери-церкви полудетское, такъ какъ въ ея душъ шесть дътскихъ душъ. Ея душа не имъетъ той нераздъльности, какую имъеть душа Бога, и оть этого и происходить слабость ея; сложность ея души, при способности раздъляться, дълаеть ее слабою, тогда какъ неразрывная цъльность Вожьей тройной души придаеть ей безконечную силу. Сложность Божьей души безконечна только въ чувствахъ и мысляхъ, но въ душахъ ограничена тремя, тогда какъ сложность церковной души въ душахъ, или личностяхъ, могущихъ выдёлиться изъ нея, неограничена никакимъ числомъ. Каждый изъ трехъ образовъ Бога является въ свъть, состоящемъ изъ цъльной души Его, и потому каждый изъ трехъ образовъ Бога равенъ всему Богу; но одинъ только образъ церкви-матери равенъ по свъту своему всей церкви, а всякій другой образъ, олицетворяющій отдільную которую-нибудь душу ея, равенъ только этой душъ, ибо свъть имъеть состоящій только изъ этой души или изъ этой части церкви, а не изъ общей души всей церкви, такъ что всв другіе образы, кромъ самой матери, представляють части церкви, а не всю ее, о

чемъ и говорить апостолъ: "мы порознь другь для друга члены, а вмъстъ составляемъ одно тъло" (т.-е. одинъ общій духовный свъть изъ совокупности всъхъ нашихъ личныхъ идей). Церковь, не имъя Божьей нераздъльности, не имъетъ и Его единосущности; ея отдъльные образы не единосущны, ибо каждый изъ нихъ имфетъ свой особый и различный свъть; но единство ея сохраняется тъмъ, что она есть духъ соборный, ибо всв ея отдъльныя души, олицетворенныя въ отдельных образахь, вместе съ темь и собраны въ одной общей душъ, осуществлены однимъ общимъ свътомъ и олицетворены въ одномъ общемъ образъ, въ лицъ единой церкви-матери. Ея собственная отдъльная душа, составляющая седьмую часть ея общей души, никогда не олицетворяется отдъльно, ибо она имъетъ совершенно одно лицо съ ея общей душой, но отдъльно не имъла бы точнаго олицетворенія своего; (потому свъть ея общей души, по отношенію его къ ея душт отдельной, можно сравнить съ зеленовато-бълымъ цвътомъ въ тълесной природъ), Другія шесть душъ ея, входящія въ составъ дополнительной души Сына Божія, выдъляются изъ нея въ видъ дътей ея, но только по сочетанію ея съ Сыномъ, а безъ этого онъ не могли бы осуществиться въ отдельныхъ лицахъ своихъ; тогда какъ всъ души Божіи осуществляются въ отдъльныхъ лицахъ дъвственнымъ путемъ, т.-е. любовію Отца только къ дътямъ Своимъ, а не къ другому существу.

§ 42. Имена трехъ личностей Бога и дополненія Его, Церкви, съ предвъчнаго языка не могуть быть точно переведены ни на какой языкъ ангельскій или человъческій, ибо предвъчный языкъ больше каждаго изъ нихъ, и съмя каждаго изъ нихъ заключаетъ въ себъ, но вотъ эти имена, насколько они могуть быть выражены на языкъ человъческомъ: Іегова—Богъ - Отецъ; Рафаилъ—Богъ - Сынъ; Аллилуія—Богъ - Дочь; Маргарита—Церковь. Этимъ именамъ соотвътствуютъ названія Бога у всъхъ христіанъ: Святый Боже—Богъ-Отецъ, Богъ по старшинству, какъ причина остальныхъ образовъ самого Бога; Святый Кръпкій — Богъ - Сынъ, тотъ образъ Божій, въ которомъ, какъ въ Юношъ, наиболъе сосредоточено силы; Святый Безсмертный, — Богъ - Дочь, тотъ образъ Божій, которому вслъдствіе глубокой тайны, въ которой Онъ доселъ сохранялся, наиболъе присвоено славы, а

слава есть на землъ символъ безсмертія. Этимъ же именамъ соотвътствують слова молитвы Господней: ибо Твое есть царствіе, и сила, и слава во въки въковъ. Объ этомъ-же говорить Апокалипсись: "Побъждающему дамъ бълый камень. и на камив написано новое имя, котораго никто не знаеть, кромъ того, кто получаетъ" (II. 17). Бълый камень-- это настоящее откровеніе, написанное въ книгъ сей; новое имяэто имя церкви - личности, женщины и матери, имя Маргариты. И еще сказано: "напишу на немъ (на побъждающемъ) имя Бога Моего, и имя града Бога Моего, новаго Іерусалима, нисходящаго съ неба, оть Бога Моего, и имя мое новое" (III, 12). Имя Бога Моего-это имя "Аллилуія - Дочь", тогда еще тайное; имя града Бога Моего — это "Маргарита - Церковь", иносказательно названная новымъ Іерусалимомъ; имя Мое новое-это Рафаилъ, небесное имя Сына, по Его безконечному естеству, какъ Іисусъ есть Его земное имя, поестеству человъческому. (Извъстный ангель Рафаиль названъ такъ въ честь Его).

§ 43. Свъть, выдъляющися оть Бога, какъ и у всякагодругого духа, образуеть вокругь Него сіяніе шарообразное у головы, и яйцеобразное у всего духа, и отъ всякаго другого сіянія отличается только безконечно большимъ блескомъ. Но, кромъ этого ближайшаго сіянія несравненной яркости, свътовыя выдъленія Бога расходятся и дальше лучами своими, по пространству, которому нъть конца, какъ въчности нъть начала. Этими-то безконечными лучами Богь вездъсущъ и на всемъ безконечномъ пространствъ все видить, слышитьи чувствуеть, Личными же образами Своими Онъ вездъсущъ въ томъ смыслъ, что каждымъ изъ образовъ Своихъ можеть, повторяясь ими изъ Самого Себя, появиться одновременнои мгновенно вездъ, гдъ захочеть, или куда върующее сердце призоветь Его. [Способность всякаго духа появляться въ одно время въ разныхъ мъстахъ, по своей воль, ограничена большимъ или меньшимъ числомъ повтореній изъ самого себя, возможныхъ для духа, смотря по свойству его, толькоу Бога эта способность безгранична; при этомъ всякій духъ можеть и увеличивать и уменьшать въ предвлахъ своей способности число повтореній своихъ или мість, гді онъ появляется, какъ ему угодно, и потому духъ, вышедши изъсебя, можеть и снова войти въ себя. Такъ же распространеніе лучей всякаго другого духа по пространству ограничено болѣе или менѣе, смотря по природѣ его, только у Бога это распространеніе не имѣеть конца. Лучи Маргариты тоже идуть въ безконечность, но не сами по себѣ, а уносимые туда лучами Сына, съ которыми они нераздѣльны, какъ и предвѣчность свою она имѣеть не сама по себѣ, а по неразлучности своей съ Нимъ]. (Далъе слъдують подробности для желающихъ принять ихъ, которыя могутъ тъснъе сблизить наше воображеніе съ небесной жизнью).

§ 44. Предвъчная Семья отъ въка не жила среди однихъ только однообразныхъ лучей свъта Божія. Ее всегда окружало ея предвъчное жилище, или рай предвъчный, называемый небомъ. Небо есть такой же шаръ, какъ и земля, только изъ духовнаго свъта усиленной яркости, и находится въ томъ же мъсть пространства, только оно во много разъ больше земли, такъ что земля заключается внутри его въ самой его срединь, и поверхность неба облегаеть землю кругомъ. Вмъсть съ землею оно движется вокругь тълеснаго солнца, внутри котораго, въ срединъ его, находится шаръ изъ духовнаго свъта, по величинъ равный землъ; а такъ какъ небо въ духовномъ мірѣ по величинѣ и яркости есть то же, что солнце въ міръ тълесномъ, то въ духовномъ міръ дъйствительно солнце движется вокругъ неподвижной земли, что въ тълесномъ міръ только кажется. Поверхность Неба покрыта той же самой природой растительной и животной, какъ и земля, во всемъ разнообразіи всёхъ временъ земного шара. Растеніямъ и животнымъ на землъ соотвътствують на Небъ такія же живыя существа, сотворенныя изъ духовнаго свъта, а неодушевленнымъ предметамъ на землъ-тъ же самые предметы изъ духовнаго свъта на Небъ. Все это есть языкъ, которымъ предвъчная Семья говорить между собою и который немедленно осуществляется на дълъ. Видъ и значеніе по виду своему, которое имъетъ въ земной природъ солнце, имъетъ для Неба спутникъ его, подобный тылесной луны, воты почему полнолуніемы опредъляется праздникъ Пасхи. То полушаріе Неба, которое соотвътствуеть восточному полушарію земли, есть такая часть пространства, въ предълахъ которой Богъ пребываетъ всъми Своими образами неминуемо и въчно, тогда какъ на всякомъ другомъ пространствъ Онъ лично и бываетъ, и нътъ, и тогда тамъ только лучи Его, а не самый образъ; воть почему въ молитвъ съ древнъйшихъ временъ обращались къ востоку, ожидая оттуда непремъннаго появленія Бога около себя, дабы встрътить появленіе Его безъ малъйшей задержки.

- § 45. Природу небесную сотвориль прежде всёхъ вёкъ всю Богь, всёмя тремя Лицами Своими, но веществомъ для нея послужили только свётовыя выдёленія Сына, какъ наиболье подходящія для этого по своей крыпости. [Изъ общихъ выдёленій Его созданы неодушевленные предметы духовной природы, а изъ особеннаго вида четныхъ сопровождающихъ сочетаніе (это не тв, изъ которыхъ собственно состоитъ сочетаніе) созданы живыя существа; потому первыя суть въ небесной природь неживой свёть, а последнія свёть живой, такъ какъ въ нихъ болье присутствуеть живая душа Бога, любовь].
- § 46. Всякое живое существо, рожденное Богомъ черезъ Маргариту, есть духъ. Всякое живое существо, не рожденное Богомъ, а только сотворенное Имъ внъ Самого Себя, какъ человъкъ творить мертвыя издълія рукъ своихъ, есть только душа; не въ томъ смыслъ душа, какъ отвлеченная душа духа или идея его, не существующая безъ его свъта, а душа, какъ низшее живое существо изъ живыхъ свътовыхъ выдъленій Сына. Растенія и животныя на небесахъ не что иное, какъ души, и какъ духъ имфеть полный видъ человъка, -- такъ и душа имъеть полный видъ растенія или животнаго; (съ разнообразно расположенными внутри ея слоями изображеній ихъ). Растенія и животныя на небесахъ предвъчно и непрерывно происходять изъ самаго низшаго вида своего, совершенствуясь одновременно и мгновенно во всемъ своемъ дальнъйшемъ происхожденіи нечувствительною, громадною цінью. Размноженіе ихъ ограничено прежде всіхъ въкъ извъстнымъ числомъ. Они, какъ и духъ, имъютъ размноженіе четное и нечетное, но противоположно духовному естеству, въ которомъ Высочайшій Духъ размножился нечетно, у низшихъ душевныхъ существъ такое размножение свойственно только самымъ низшимъ изъ нихъ: какъ и на землъ размножение отводками свойственно только низшимъ живымъ тварямъ, растеніямъ, да размноженіе простымъ дъленіемъ лишь нъкоторымъ, самымъ низшимъ породамъ животныхъ. У Бога четное размножение должно было пойти

внизъ, чтобы измѣнилась природа свѣта его, такъ какъ вверхъ ему некуда было идти, но у низшихъ живыхъ существъ (не у духа, а у души) оно идетъ вверхъ и совершенствуетъ природу, измѣняя ее, такъ что дѣти совершеннѣе своихъ родителей; нечетное же размноженіе оставляетъ природу на той же ступени, и у душевныхъ существъ даже не даетъ разныхъ видовъ одного и того же существа, а просто одно и тоже и того же самаго вида существо въ разныхъ мѣстахъ.

§ 47. Размноженіе духа началось съ того, что выросли предвъчныя дъти, оставаясь въ то же время прежними самими собою. Изъ ихъ дътскихъ образовъ, живущихъ внъ матери, выдълились другія души ихъ, съ другими лицами, тъ души, которыя среди общей души ихъ матери-церкви заключаются въ отдёльной совокупности каждой изъ ихъ 6 душъ. Это были ихъ братья и сестры старшихъ возрастовъ, единосущные съ ними по свъту, но различные отъ нихъ, хотя и сходственные съ ними по лицу. Они составляють съ ними, каждый съ твми, которые выдвлились изъ него, одно существо въ разнообразныхъ лицахъ. Все это были духи нечетные и соединены были съ Маргаритой не крещеніемъ, ибо они не рождены прямо отъ нея, а только обрученіемъ, имъя ея образъ въ себъ, а также черезъ крещеніе своихъ младенческихъ образовъ. Изъ нихъ-то и вышелъ впослъдствіи духъ тьмы, бывшій восьмымъ сотвореннымъ духомъ и первымъ, сотвореннымъ во времени, а не предвъчно; о чемъ и говорить Апокалипсисъ: "онъ восьмой и изъ числа семи" (XVII, 11). Онъ вышелъ изъ младшаго мужского духа, моложе котораго духъ не бываеть внъ матери, изъ предвъчнаго мужского Ангела трехъ лътъ; его же собственный возрасть сорокъ лъть; воть почему число сорокъ получило такое значение для поминовения усопшихъ и для искушенія Іисуса Христа.

§ 48. Вскоръ послъ того какъ размножился духовный міръ иными возрастами дътей, у Маргариты родились еще четыре сына, уже недътскаго возраста, а взрослаго, и четнаго духа. Отвлеченныя души ихъ лежали до зарожденія ихъ свътовъ въ отдъльной, первой, женской душъ ихъ матери, которая такъ же, какъ остальныя ея шесть душъ, составлена изъ множества душъ, могущихъ выдълиться изъ

нея; (но, среди этого множества, есть одна отдъльная женская душа, которая уже не состоить ни изъ какихъ другихъ и представляетъ настоящее зерно Маргариты, соотвътствуя неосуществленнымъ лицомъ своимъ лицу всей полной души ея, только соотв' тствуя ему какъ бы въ зародышт и несовершенно, такъ что она осуществляется въ совершенствъ лишь подной душой ея). Жены новыхъ четырехъ сыновей Маргариты, выдълившіяся изъ нихъ при появленіи внъ ея, были созданы въ ней животворящимъ Духомъ Дочери изъ дополнительныхъ идей сыновей ея, какъ и она сама была создана изъ части идеи Сына Божія. Всв четыре четы остались въ ней крещеніемъ младенческихъ образовъ, мужи прямо въ ней, жены въ нихъ и черезъ нихъ въ ней, и отъ нихъ, соединенныхъ между собою, произошли всъ дальнъйшія ангельскія семейства, покольнія и племена. У нихъ, такъ же какъ у предвъчной Четы, родились сперва дъти съ дътскимъ предъломъ возраста, которые выдълили изъ себя своихъ старшихъ братьевъ и сестеръ нечетнаго духа; потомъ отъ нихъ также произошли другія четы, которыми продолжалось размножение ангельскаго міра. По общему закону, духи дътскіе и четные были крещены въ своихъ матеряхъ, а взрослые нечетные обручены съ ними. Кромъ того, каждый вновь рождавшійся духь иміль вь себі, вмість съ изображеніями своихъ ближайшихъ родныхъ, вложенныя обрученіемъ между его слоевъ, изображенія Бога всёхъ трехъ Лицъ и общей матери, -- Маргариты. Четное размноженіе, у Бога идущее внизъ, а у растеній и животныхъ вверхъ, у всякаго духа, кромъ Бога, иногда оставляеть природу на той же ступени, иногда нътъ; оно можетъ измънять ее, не дълая ни выше, ни ниже, и можеть дълать ее выше и ниже; Ангелы, позднъе произошедшіе отъ Бога (позднъе, если не по времени, то по поколънію, ибо нъкоторыя поколънія появились по нъскольку вдругь), могуть быть и ниже и выше тъхъ, которые прямъе произошли отъ Бога, и могуть быть равны имъ.

§ 49. По мъръ размноженія ангельскихъ племенъ, были созданы для нихъ Богомъ другія жилища ихъ духовнаго свъта, такіе же міры, какъ Небо, такой же величины и въ томъ же мъстъ, какъ соотвътствующіе имъ тълесные міры. Сперва появились тъ, которые совмъщаются съ нашимъ

солнцемъ и со свътилами, движущимися вокругъ него, и ихъ было восемь, кромъ Неба, а вмъстъ съ небомъ девять, по числу девяти ангельскихъ чиновъ; послъ нихъ появились и остальные духовные міры, соотвътствующіе безчисленнымъ тълеснымъ звъздамъ. Природа на нихъ такая же какъ на подобныхъ имъ звъздахъ, иная чъмъ предвъчная природа Неба, которая сходна съ природой земли.

- § 50. Съ тъхъ поръ, какъ сложились новыя условія жизни, происшедшія отъ сотворенія новыхъ духовъ во времени, любовь Рафаила (назовемь такъ Сына Божія, по Божьему естеству) къ Маргаритъ начала производить въ Немъ новое внутреннее дъйствіе: свътъ Его сталъ выдъляться изъ Него настолько сгущеннымъ, что уже можно было предвидъть то время, когда изъ него возникнетъ новое вещество и послужитъ для сотворенія новаго міра. Этого міра, еще никому невъдомаго, и стали ожидать всъ Ангелы, потомки Божіи, зная, что и имъ предстоять въ этомъ міръ новыя дъла.
- § 51. Одинъ изъ нихъ былъ недоволенъ началами жизни, единственно существовавшими тогда, и на которыхъ долженъ быль создаться и будущій новый мірь, а начала эти были любовь, которая есть добро, истина и красота. Это быль сорокальтній нечетный мужской духь, вышедшій изъ трехлътняго предвъчнаго. Онъ мучился тъмъ, что превосходство надъ нимъ имъли не только Божьи дъти, Сынъ и Дочь, казавшіеся ему слишкомъ юными для Божественности Ихъ, но что даже слабая Маргарита и крошечныя дъти ея стояли несравненно выше его, сильнаго и возмужалаго духа, по своей предвъчности, неразлучной съ Богомъ; (изъ нихъ только Маргарита еще нъсколько, и то смутно, сознавала свою предвъчность, и лишь потому, что не могла представить себъ своего Возлюбленнаго безъ себя и знала, что она часть Его души; дъти же совсъмъ не помнили сами, имъли они начало или нъть, и върили въ этомъ на слово). Его не утвшало даже то, что онь по свъту быль единосущень съ предвъчнымъ братомъ своимъ и только лицемъ и возрастомъ отъ него разнился: онъ завидовалъ предвъчности именно для лица своего и для своей личной души; онъ не могъ перенести, что не онъ, а Отецъ осуществляетъ Себя, извлекая изъ небытія Свое бытіе, а онъ обязанъ бытіемъ другому Существу, да еще черезъ себя самого въ другомъ возрастъ;

эта обязанность Богу и зависимость отъ самого себя въ дътскомъ возрастъ тяготила его. Не изъ любви къ Богу и желанія быть неразлучнымъ съ нимъ онъ завидовалъ предвъчности, а изъ отвращенія къ чувству благодарности, зародившагося въ немъ, ибо онъ имълъ безуміе считать благодарность, нераздъльную съ любовью, которой она есть часть, несовмъстною съ его достоинствомъ.

- § 52. Онъ сталъ доказывать Ангеламъ, что ихъ блаженство не есть блаженство, потому что они никакого иного бытія не знають и блаженны поневоль, не имья свободы выбора. Но самыми этими мыслями онъ уже доказываль, что такая свобода была, и что онъ употребиль ее во зло. Въ новый міръ онъ предлагаль непремьнно ввести, кромь извъстнаго уже бытія, и другое бытіе, то, которое онъ измыслиль и проповъдываль. Это была ненависть, которая есть зло, неправда и безобразіе. Ему все равно было, къ чему это послужить, лишь бы ему сдълаться главою какогонибудь бытія, нигдь, никъмъ прежде него не созданнаго.
- § 53. Одинъ Богъ зналъ и понималъ въ то время, чего онъ хочеть, ибо того, о чемъ онъ говорилъ и думалъ, еще никто нигдъ не видалъ; но Богъ одинъ зналъ, что это была изнанка бытія, Имъ созданнаго, и что только ее и можно было создать заново, ибо все, что не изнанка, было уже Богомъ создано, если не на дълъ, то въ зародышъ. Видя, что братъ дътей Его помыслилъ злое, Рафаилъ, въ порывъ горячаго милосердія, бросился вразумлять его, пока не поздно; но тотъ отвътилъ Ему лишь тъмъ, что тяжко оскорбилъ Дочь Божію и Маргариту. Впервые духовный міръ услышаль, что нъкогда будетъ стыдъ и гръхъ, и этимъ-то онъ оклеветалъ любовь, назвавши будущій стыдъ и гръхъ любовью. Тогда отвътилъ ему Отецъ, низринувъ его съ неба, какъ молнію.
- § 54. До своего паденія будущій духъ тьмы, хотя держаль въ себѣ вредныя мысли, но оть нихъ еще не измѣнялось вещество духа его, и возврать быль для него возможень; послѣ же не прощеннаго грѣха его, хуленія Духа Святаго, навлекшаго на него немедленное изгнаніе съ неба, самое вещество его духа измѣнилось, и изъ свѣтлаго и чистаго стало мрачнымъ и нечистымъ. Тогда онъ сталъ непримиримымъ врагомъ всякой любви, но особенно любви меж-

ду мужскимъ и женскимъ духомъ, первообразъ которой есть взаимная любовь Сына Божія и Церкви.

- § 55. Его цълью стало доказать ничтожество; ибо ничтожество, изъ котораго онъ извлекъ свою новую идею, составляющую теперь новое вещество духа его, даетъ ему какой-то призракъ самостоятельнаго, изъ самого себя произшедшаго бытія. Ничто такъ не удовлетворяетъ его, какъесли онъ можетъ заставить думать духъ, живущій во плоти, что кромѣ плоти ничего нѣтъ, не было и не будетъ.
- § 56. Онъ увлекъ своимъ примъромъ въ бездну многихъ другихъ Ангеловъ, но только взрослаго, нечетнаго духа. Ни одна чета не пошла за нимъ, и ни одинъ младенческій духъ, съ дътскимъ предъломъ возраста, вообще ни одинъ духъ, крещеный въ своей матери, а также ни одинъ изъ нечетныхъ, вышедшихъ изъ младшихъ братьевъ, но все еще имъющихъ дътскій возрасть. Впрочемъ, и изъ взрослыхъ нечетныхъ многіе устояли и были награждены тъмъ большей славой на небесахъ: къ такимъ принадлежатъ Михаилъ Архангелъ и Гавріилъ Архангелъ.
- § 57. Между тъмъ свъть, выдълявшійся изъ Сына Божія, сгустился до тіхь преділовь, когда уже изміниль свои первобытныя свойства, и настало время созидать новый міръ. Такимъ образомъ, Сынъ Божій, бывшій черезъ Маргариту родоначальникомъ всякаго духа и изъ свъта котораго была создана вся живая и неживая природа на духовныхъ мірахъ, произвелъ Самъ изъ Себя и то вещество, которое впоследствіи образовало телесный міръ. Вотъ почему въ Символъ въры сказано о Сынъ Божіемъ (которымъ все произошло): "Имъ же вся быша", и у Іоанна о Богъ Словъ: "все чрезъ Него начало быть, и безъ Него ничто не начало быть, что начало быть", ибо Отецъ все сотворенное сотвориль чрезь Сына Своего изъ свътовыхъ выдъленій Его, а все рожденное родилъ чрезъ Сына Своего и животворилъ черезъ Дочь Свою, творящую женскіе четные духи изъ идеи рождающихся мужскихъ.
- § 58. Духовный свъть, выдъляющися изъ духа, имъетъ безчисленныя разновидности, какъ безчисленны мысли у духа; эти разновидности, по неслагаемости свъта своего, въ предметахъ духовнаго міра, только совмъщаются между собою или уподобляются одна другой, но не сливаются изъ

двухъ или нъсколькихъ въ одну. Когда же духовный свъть сгущается или плотнъеть, то онъ уже измъняеть свою неслагаемую природу и, при извъстной степени плотности, получаетъ способность составить изъ двухъ или нъсколькихъ своихъ разновидностей одинъ новый свъть; тогда уже онъ не измъняется, а слагается въ него и переходить ту грань, за которой начинается плоть, ибо все, что сложимо и разложимо, есть плоть. Такъ появляется первый плотскій свъть, который есть проствишая плоть, составленная изъ однихъ только сгустившихся духовныхъ свътовъ и неразложимая никакою силою, кромъ силы Духа Святаго, сложившаго ее. [Такихъ проствишихъ плотскихъ свътовъ безчисленное множество, какъ безчисленно множество составляющихъ ихъ духовныхъ свътовъ и всевозможныхъ, разнообразнъйшихъ сочетаній ихъ. Оть простыйшей первой плоти еще очень далеко до видимаго нашему тълесному глазу свъта, который въ сравнении съ нею такъ же грубъ и плотенъ, какъ камень къ сравненіи съ эфиромъ, хотя въ сравненіи съ несложимымъ духовнымъ светомъ сама первая плоть еще грубъе, чъмъ видимый свъть въ сравнени съ нею, ибо между нею и видимымъ свътомъ есть только степень плотности, но не та великая грань, при которой извъстная степень плотности отдъляеть сложное отъ несложимаго]. Изъ простъйшихъ плотскихъ свътовъ составились болье сложные, а эти посльдніе, дылаясь все сложные и сложные, и потому становясь способными сдылаться все плотнъе и плотнъе, доходять, наконецъ, до свъта, видимаго нашему глазу; изъ самыхъ плотныхъ свътовъ составились тъ, сравнительно простъйшія вещества, изъ которыхъ состоять всв видимыя, болве сложныя твла, жидкія, воздушныя и твердыя, и такъ произошла вся плоть. Какъ оть большей плотности свъта духовнаго зависить первоначально сложность плотскаго свъта, такъ дальнъйшая большая плотность невидимаго плотскаго свъта зависить оть его большей сложности, дълающей его, дойдя до извъстной своей степени, видимымъ (тълесному глазу). Такимъ образомъ, за видимою плотью, начиная отъ свъта, стоить еще цълый міръ составляющей ее невидимой свътовой плоти, безконечнаго разнообразія и громадной сложности, черезъ которую она проходить прежде чёмъ сдёлаться видимой.

Но какъ въ плоти видимой мы встръчаемъ тъла и одного и того же состава, да разной плотности, напр., вода бываеть и паромъ, и жидкостью, и снъгомъ, и льдомъ, такъ и въ невидимой плоти одинъ и тотъ же свъть бываеть по степени плотности воздушнымъ, жидкимъ и твердымъ. Потому, хотя только наибольшая сложность свътовъ производить новые свъты, способные къ той степени плотности, которая нужна, чтобъ они могли быть видимыми, но и послъдніе могуть имъть не вездъ и всегда одинаковую плотность. Видимый свъть, будучи видимъ въ твердомъ своемъ состояніи, не будеть видимъ въ жидкомъ или воздушномъ, при той же самой сложности и томъ же самомъ составъ. Невидимая свътовая плоть имъеть съ духовнымъ свътомъ то общее свойство, что она можеть совмъщаться одна съ другой; множество плотскихъ свътовъ могутъ совмъщаться, какъ и духовный свъть, не увеличиваясь въ объемъ, ибо невидимая свътовая плоть проницаема, какъ и духовный свъть.

- § 59. Итакъ, вся плоть, составляющая видимый міръ, произошла отъ сложенія сперва духовнаго сплотившагося свъта, а потомъ свътовой плоти, и потому самое сотвореніе міра называется въ Писаніи сложеніемо его.
- § 60. Сгущались свътовыя выдъленія Рафаэля только общія, всего сіянія Его, а не уравновъшивающія мужскія, идущіе на созданіе живыхъ душъ, т. е. только мертвый свъть Его, а не живой, ибо не изъ живого свъта Его создана была плоть. По мъръ того, какъ этоть свъть сгущался, Богъ создаваль изъ него всевозможныя составныя части будущихъ тълъ, какъ матеріалы будущаго творенія, въ безчисленномъ разнообразіи и множествъ, въ видъ сперва простъйшихъ, потомъ болъе и болъе сложныхъ плотскихъ свътовъ. Все это множество простъйшихъ началъ Богъ сосредоточилъ во внутренности Неба, тамъ, гдъ теперь земля и гдъ они расплывались, совмъщаясь одни съ другими, но не сливаясь въ одно цълое, не имъя никакихъ образовъ и не составляя никакихъ предметовъ — и это былъ хаосъ. "Земля же была безвидна и пуста" (Быт. 1), т. е. тъ начала, изъ которыхъ состоить теперь земля, еще никакого вида не имъли, и пусто было пространство, гдъ теперь земля, ибо были тамъ лишь матеріалы будущей природы на землъ, но ничего изъ нихъ еще создано не было. "И тьма

надъ бездною", т. е. для тълеснаго человъческаго глаза, будущія свойства котораго уже знала Божья мысль, ничего еще не могло быть видно и представлялась бы ему одна тьма, ибо вокругь хаоса быль чистый духовный свъть, сперва самого Неба, до поверхности его, потомъ тотъ же безконечный Божій свъть между Небомъ и другими мірами, и на Небъ, въ видъ природы его, и на другихъ мірахъ, духовный же свъть тълесному глазу недоступень, его видить только глазъ духа, во плоти несовершенно и смутно, внъ плоти ясно, точно такъ, какъ глазъ тела видить телесный свъть, но тамъ, гдъ одинъ духовный свъть, глазъ тъла видить тьму; хаось хотя быль ближе къ міру видимому для глаза тъла, но также еще не дошелъ до него, по недостаточной плотности. "И Духъ Божій носился надъ водою"; т. е. изъ общей массы простыхъ началъ, ближе къ поверхности Неба, выдълялись тъ, изъ которыхъ состоить теперь видимая вода, и окружали внутреннее ядро хаоса; надъ этой невидимой водой носился Божій Духъ, волей и мыслью Своей господствуя надъ веществами и этой волей и мыслью повельвая имъ располагаться между собою такъ, какъ нужно было для творенія по замыслу Божьему. Божья воля и мысль посредствомъ лучей, исходящихъ отъ Бога и совмъщающихся со всякимъ веществомъ, притягиваетъ вещество одно къ другому и отталкиваеть одно оть другого, и двигаеть его мгновенно, какъ и куда Богъ хочеть, на всемъ безпредъльномъ пространствъ.

§ 61. "И сказалъ Богъ: да будетъ свътъ; и сталъ свътъ", т. е. Божья мысль, соединенная съ волей, мгновенно пролетающая безконечность, тъмъ болъе мгновенно проникла въ столь близкое плотное вещество лучами Его, и сдвинула составныя части видимаго свъта и слила ихъ въ одно новое вещество, которое и было видимый свътъ, и сплотила ихъ въ состояніе настолько твердое, что онъ сталъ видимъ глазу тъла. "И отдълилъ Богъ свътъ отъ тъмы, и назвалъ Богъ свътъ днемъ, а тъму ночью". Т. е. въ срединъ Неба появилось пространство, въ которомъ для глаза тъла было свътло, тогда какъ далъе, въ предълахъ одного духовнаго свъта, было непроницаемо темно. И ночью назвалъ Богъ эту тъму тълесную, надъ которой безконечный свътъ духовный, ибо хотълъ создать для будущаго человъка такое время, когда

глазу его тела было бы темно, дабы светле было тогда глазу его духа, и легче бы онъ проникалъ въ невидимое для плоти; и потому Богъ сдълалъ ночь временемъ молитвы, вдохновенія и любви, и Самъ Онъ возсіялъ на землъ рожденіемъ и воскресеніемъ Своимъ ночью, а ушелъ оть земли днемъ. Такъ и вторично придетъ Онъ на землю ночью. Плотскій же день есть время меньшей ділельности и прозорливости духа. "И быль вечерь, и было утро: день одинь". Почему быль вечерь и было утро, когда не было еще свътиль для отдёленія дня оть ночи и для измёренія временъ? Потому былъ вечеръ, что, если бы будущіе вечера и ночи, утра и дни измърить во временахъ, прежде бывшихъ позади ихъ, то когда захотълъ Богъ, "да будетъ свътъ", и подумаль это не такъ, какъ прежде думалъ, а повелъвъ лучамъ своимъ исполнить мысль, въ то время пришелся бы вечеръ; а если бы отъ этого вечера измърить время впередъ до того времени, какъ произошелъ весь свъть, который Богь задумаль, то пришлось бы утро. И быль день оть этого вечера до этого утра; для плоти время отъ вечера до утра есть ночь, но это время-день для духа, и потому время, послъдовавшее за творческимъ словомъ, время такое, какое на землъ бываеть между вечеромъ и утромъ, названо днемь, въ знакъ того, что Богъ тогда творилъ работой Духа Своего. Великъ-ли былъ этотъ день, подобный плотской ночи, ибо измъренія дней еще не было и не сказано, чтобъ время перваго дня творенія равнялось по разм'вру нынъшнимъ суткамъ, ибо это было "отъ вечера до утра"? Эти слова не совпадають съ понятіемъ нынъшняго плотскаго дня ни въ какомъ смыслъ, ни въ смыслъ свътлаго времени сутокъ, ни въ смыслъ цъльныхъ сутокъ. Но какъ все твореніе, по Писанію, окончено въ шесть дней, а дни суть равныя промежутки времени, то твореніе окончено въ шесть равныхъ временъ, шестью равными дълами. Что до измъренія временъ, Писаніе говорить, что у Бога 1000 лътъ, какъ одинъ день, и одинъ день, какъ 1000 лътъ; духъ мърить времена по мыслямъ своимъ. Дъла Божьи бывають двоякія: или дъла воли и мысли Его, непосредственно исполняемыя Его лучами, какъ тогда, когда Онъ сказалъ: "да будеть свъть"; такія дъла мгновенны; или дъла, совершаемыя Имъ волею и мыслью Своею, но не лучами Своими, а

посредствомъ законовъ природы, которые Онъ надолго учреждаеть въ Своемъ твореніи, повельвая извъстнымъ причинамъ производить извъстныя послъдствія; учреждаются эти законы мгновенно, по мысли Божіей, но дъйствують медленно и не зависять оть прямого вліянія лучей Божінхъ на вещество, но отъ силы самихъ вещей, по разсчету Божьему; такія діла постепенны. Такъ и въ самомъ твореніи были діла быстрыя, лично отъ Бога шедшія, вечеромъ начатыя и тъмъ же самымъ вечеромъ конченныя, и дъла медленныя, совершавшіяся посредствомъ установленныхъ Богомъ во время Его личныхъ дёлъ. Потому слова: "и быль вечерь", повторенныя для каждаго дня творенія, означають и начало и конець личнаго д'вла Божьяго, а слова: "и было утро" означають каждый разъ конецъ того дъла, которое, какъ съмя, посъянное въ землю: "и спить, и встаеть человъкъ ночью и днемъ, а какъ съмя прозябаеть и вырастаеть, не знаеть самъ, ибо земля сама собою производить сперва зелень, потомъ колосъ". Для видимаго свъта, перваго дъла творенія, мгновеннымъ, личнымъ дъломъ Божьимъ было появление его внутри Неба въ очень маломъ количествъ, одной только искрой, а постепеннымъ дъломъ, посредствомъ законовъ природы-возникновеніе всёхъ видовъ его, им'єющихся теперь со всёми ихъ свойствами, и во всемъ нужномъ количествъ и во всъхъ нужныхъ мъстахъ, ибо надо было приготовить свъть не только тамъ, гдв имвла быть земля, но и тамъ, гдв имвли быть другіе тілесные міры, и для этого въ теченіе перваго дня не только наполнилось свътомъ пространство будущаго земного міра, но изъ хаоса быль перенесень свъть и во всъ мъста, назначенныя для другихъ міровъ. Все это совершалось медленно, не вдругь. Къ концу перваго дъла было утро (по размъру временъ назадъ), къ началу второго былъ опять вечеръ; въ промежуткъ между этимъ утромъ и этимъ вечеромъ твореніе не шло впередъ, а оставалось въ поков, и потому это было, дъйствительно, въ нынъщнемъ земномъ полномъ смыслъ этого слова, время часовъ, заключающихся между утромъ и вечеромъ одного дня. Время остановки Божьихъ дълъ опредъленно; время движенія ихъ таинственно. "И сказалъ Богъ: да будеть твердь посреди воды и отлъляеть воду отъ воды; и стало такъ". Какъ онъ сплотилъ искру видимаго свъта изъ простыхъ началъ его, такъ изъ сложныхъ, невидимыхъ свътовъ мгновенно составилъ тъ простъйшія тыла, которыя уже не свыть, и это быль переходъ отъ свътовыхъ веществъ къ темнымъ; изъ этихъ проствишихъ твлъ онъ такъ же мгновенно составилъ воду и воздухъ, образующій твердь, наружную оболочку будущаго земного шара. "И создалъ Богъ твердь и отдълилъ воду, которая подъ твердью, отъ воды надъ твердью; и стало такъ. И быль вечерь, и было утро, день второй". Вода подъ твердью была тогда невидимая; вода надъ твердью невидима и теперь; она состоить изъ твхъ же проствишихъ началь, какъ и видимая вода, т. е. изъ тъхъ же плотскихъ невидимыхъ свътовъ, слитыхъ въ простъйшія тыла, но слиты они вмъств такъ, что эта вода имветь степень плотности, недоступную тълеснымъ чувствамъ. Такая невидимая вода разлита по всему пространству между землей, и солнцемъ, и звъздами, и земля, и солнце, и звъзды, какъ чуть замътные острова, разсыпаны по этому необъятному морю. Для невидимой воды и воздуха, второго дъла творенія, мгновеннымъ. личнымъ дъломъ Божьимъ было сложение одной капли воды и равнаго ей количества воздуха, что совершилось вечеромъ, въ началъ второго дня, послъ полдневнаго покоя отъ утра 1-го дня, а образованіе всей воздушной оболочки земли, скопленіе воды подъ нею и наполненіе невидимою водою всего звъзднаго пространства, было дъломъ постепеннымъ, посредствомъ законовъ природы.

§ 62. "И сказаль Богь: да соберется вода, которая подътвердью, въ одно мъсто и да явится суща; и стало такъ". Послъ второго дня хаосъ подъ твердью состояль уже не изъ однихъ свътовъ, но, кромъ ихъ, и изо всъхъ простъйшихъ тълъ, въ которыя они сложились. Дабы вода собралась въ одно мъсто, она стала плотнъть и изъ невидимой дълаться видимою; а вещества, составившія сущу, стали слагаться изъ простъйшихъ тълъ, имъвшихся готовыми среди хаоса. Этимъ былъ сдъланъ переходъ отъ веществъ уже не свътовыхъ, но еще невидимыхъ, и отъ веществъ уже видимыхъ, но еще свътовыхъ, и отъ веществъ воздушныхъ, видимыхъ въ большомъ количествъ вдали, къ веществамъ жидкимъ и твердымъ, видимымъ и вблизи, и въ малыхъ количествахъ. Когда весь земной шаръ быль готовъ,

вода разлилась по его впадинамъ, "и назвалъ Богъ сушу землею, а собраніе водъ назваль морями". Для видимой воды и суши, начала третьяго дёла творенія, мгновеннымъ личнымъ дъломъ Божьимъ было сложение первой капли плотной воды и первой крупицы земли, а собирание всей воды невидимой въ болъе плотномъ состояни въ меньшее пространство, и сложеніе всёхъ видовъ камня и земли, составляющихъ сушу, и образование изъ нихъ земного шара въ нынъшнемъ его составъ, было дъломъ постепеннымъ, посредствомъ законовъ природы. Первая капля морей и первая крупица суши были созданы (точно такъ же мыслью и волей Божіей черезь лучи Его) вечеромь въ началъ третьяго дня, после полдневнаго покоя оть утра второго дня. "И сказаль Богь: да произрастить земля зелень, траву, съющую съмя по роду и подобію ея, и дерево плодовитое, приносящее по роду своему плодъ, въ которомъ съмя его на землъ; и стало такъ". Всъ живыя тъла на землъ состоять изъ тъхъ же простъйшихъ тълъ, какъ и неживыя тъла, и всъ тъла, живыя и неживыя, отличаются между собою только способомъ сложенія и выборомъ тіхъ же самыхъ простыйшихъ тыль. Словами Божіими: "да произрастить земля зелень быль сдълань переходь не оть менъе твердыхъ и сложныхъ веществъ къ болъе твердымъ и сложнымъ, какъ было до тъхъ поръ, но отъ неживыхъ къ живымъ. Временемъ этого перехода была иносказательная ночь между вечеромъ, начавшимъ третій день, и утромъ, кончившимъ его. Послъ мгновеннаго сложенія перваго жидкаго и твердаго вещества, сдъланнаго самимъ Богомъ, послъдовало медленное, постепенное образование земного шара и окончилось въ продолжение ночи, составляющей третій день (въ духовномъ смыслъ), и тогда уже появилась на готовой землъ живая плоть. Потому всё личныя дёла Свои надъ неживою плотью, въ которыхъ Онъ двигалъ и скреплялъ частицы плоти лучами мысли и воли Своей, Богъ начиналъ и кончалъ вечеромъ, но то личное дъло Свое, которымъ Онъ создалъ живую плоть, Онъ совершилъ въ теченіе духовнаго дня, въ тълесномъ же смыслъ ночью, между вечеромъ и утромъ, а если бы измърить времена назадъ, то это дъло пришлось бы именно ночью. Для созданія живой плоти Богъ употребилъ не сложеніе, какъ шло твореніе до сихъ поръ,

а разложеніе. Въ крупицъ мертваго вещества, по малости своей невидимой вещественному глазу, быль разложень Духомъ Святымъ (Духомъ Дочери) одинъ изъ составлявшихъ ее простъйшихъ свътовъ, одинъ изъ тъхъ свътовъ, которые составлены не изъ другой плоти, а изъ сгущенныхъ духовныхъ свътовъ, и одинъ изъ этихъ духовныхъ свътовъ, составлявшихъ его, быль вынуть изъ него. Измъненный отъ этого убытка простыший плотскій свыть Богь разлиль по всей крупицъ твердаго вещества и создалъ изъ него второе тъло этой крупицы, соединенное съ ней не сложеніемъ, а совмъщеніемъ. Вынутый изъ этого свъта духовный свъть Онъ также разлиль по всей крупицъ и создаль третье тъло ея, изъ мертваго духовнаго свъта, также соединенное совмъщеніемъ со вторымъ теломъ изъ плотскаго света. Въ это третье тъло изъ мертваго духовнаго свъта Богъ заронилъ искру живого свъта Рафаила, и искра разлилась по третьему тълу, и стала въ немъ его душою, принявщи видъ всего тъла, и всъ три тъла, до послъдняго, твердаго, одушевились, и мертвое вещество стало растеніемъ. Съ техъ поръ во всякой живой плоти на землъ, не исключая человъческой, есть три тъла одно въ другомъ, твердое наружное, свътовое плотское, и свътовое духовное (мертваго свъта) и въ этомъ послъднемъ соединенная съ нимъ и черезъ него со всемъ остальнымъ тъломъ душа, т.-е. духовное тъло изъ живого Сына.

Растеній Богь создаль два, мужского и женскаго пола, и эгими первыми растеніями изъ невидимыхъ глазу крупицъ твердаго вещества совершилось мгновенное, личное дѣло Божіе, при сотвореніи растеній. Во время этого дѣла Богъ установиль тѣ законы Свои, которые постепенно произвели и окончили къ утру третьяго дня все множество и разнообразіе растеній на землѣ. Растенія размножались какъ нечетнымъ способомъ, неизмѣняющимъ природу, такъ и четнымъ, измѣняющимъ ее, и у низшихъ существъ, кромѣ того, ее совершенствующимъ. Первый появившійся на землѣ видъ растеній совершенствовался всѣми рождавшимися парами во всѣхъ поколѣніяхъ, а отъ одной избранной пары, достигшей наибольшаго совершенства, произошелъ чуть замѣтный переходъ къ иному, высшему виду, иной высшей природы; такимъ образомъ, сперва только совершенствуясь въ своей

природъ четнымъ размножениемъ, но еще не переходя въ другой видъ, а потомъ посредствомъ одной избранной пары чуть замътно измъняясь въ высшую природу другого вида, произопили всв имвющеся виды растеній, отъ низшихъ до высшихъ, и покрыли землю. Низшіе виды были предками высшихъ, и всъ покольнія жили совмъстно, такъ какъ смерти еще не было. Каждый видь, произведя изъ себя посредствомъ одной пары высшій видь, остальными парами продолжаль размножаться, совершенствуясь уже не такъ быстро, какъ раньше, а чуть замътно. Во всей разнообразной цъпи растеній разница казалась огромною только между отдёльными одно отъ другого поколъніями, но она исчезала, и связь между ними становилась очевидною, когда представлялась вся промежуточная цёпь поколёній, нечувствительно вышедшихъ одно изъ другого. Таковы были законы Божіи, установленные Имъ въ то время, какъ Онъ разложилъ на три тъла твердую живую плоть и заронилъ въ нее искру Свою; и дъйствіе ихъ было постепеннымъ дъломъ второй половины третьяго дня. "И быль вечерь, и было утро, день третій".

"И сказалъ Богъ: да будуть свътила на тверди небесной, для освъщенія земли, и для отдъленія дня оть ночи, и для знаменій, и временъ, и дней, и годовъ; и стало такъ.--"И быль вечерь, и было утро, день четвертый". Пока размножались растенія и возникали ихъ виды, освъщали и гръли землю тъ шарообразныя скопленія свъта, которыя были созданы въ первый день и распредълены по мъстамъ, назначеннымъ для будущихъ свътилъ тълесныхъ. Такъ что солнце, луна и звъзды служили растеніямъ земли уже и тогда, но это были міры еще только изъ одного свъта. Вечеромъ четвертаго дня Богъ мгновеннымъ, личнымъ дъломъ Своимъ сплотиль первыя частицы твердаго состава ихъ, а въ продолжение четвертаго дня они постепенно образовались въ окончательномъ видъ. Движеніе ихъ, какъ и движеніе земли. производящее дни и ночи и времена года, началось отчасти послъ перваго же дня творенія, какъ только готовы были скопленія свъта во всъхъ мъстахъ ихъ, хотя они были еще только мірами изъ світа, а земля уже была міромъ изъ твердой плоти. Все что сказано о началь служенія ихъ для освъщенія земли, при сотвореніи ихъ въ четвертый день относится къ ихъ твердой плоти, но для свъта ихъ это начало было раньше. Но вполнъ правильное движеніе началось уже у твердыхъ свътилъ.

"И сказалъ Богъ: да произведеть вода пресмыкающихся, душу живую, и птицы да полетять надъ землею, по тверди небесной; и стало такъ".—"И былъ вечеръ, и было утро, день пятый".

Разница между растеніями и животными зависить оть разницы души ихъ, которая существуеть и на Небесахъ, въ предвъчной духовной природъ рая Божьяго. Такъ, какъ и на землъ, есть душа растительная и душа животная. Только животная душа, при дальнъйшемъ развитіи, т. е. при совершенствованіи своихъ видовъ четнымъ размноженіемъ, доходить до способности мыслить, хотя въ зародышть еще этой способности не имъетъ, растительная же душа никогда не идеть далъе способности питаться, дышать и производить себъ подобныхъ. Растеніе есть только "трава, съющая съмя", животное есть "душа живая".

Потому, еще не имъя способности мыслить, животная душа уже способна чувствовать въ тълъ боль или наслажденіе тъла, внъ тъла питаніе свое началами свъта, вдыханіе ихъ и сочетаніе съ другой душой, а когда животная душа начинаеть мыслить, то она уже можеть чувствовать не только плотскія ощущенія во плоти и низшія душевныя ощущенія внъ ея, но даже, какъ во плоти, такъ и внъ ея движенія сердца, нъсколько подобныя движеніямъ сердца у духа, напр. привязанность къ другому существу, радость, чувство свободы и проч.

Растительная же душа, въ которую вовсе не вложено способности къ мысли, только внъ тъла способна чувствовать низшія душевныя ощущенія питанія, дыханія и сочетанія съ другой растительной душой, но высшихъ душевныхъ ощущеній не способна чувствовать, почему не имъетъ для нихъ и средоточія, сердца, какъ не имъетъ средоточія мысли, мозга. Въ тълъ растительная душа не чувствуеть ни чисто душевныхъ ощущеній сочетанія, ни какихъ-либо ощущеній тълесныхъ, такъ что всъ перемъны здоровья тъла ея ей самой не извъстны.

Въ полномъ, позднъйшемъ развитіи своемъ онъ требують различныхъ образовъ и различнаго внутренняго устройства, и животная душа, на извъстной ступени развитія, не могла

бы вмъститься въ такомъ же образъ свъта, такого же внутренняго устройства, какіе имъеть душа растительная. Но на самой низшей ступени развитія, въ зародышъ видовъ, и животная душа можеть вмъщаться въ томъ же самомъ образъ свъта, какъ душа растительная, также не ушедшая далъе зародыша.

Существенное различіе растительной души отъ животной происходить оть различій отношенія между світомъ и идеей въ веществъ ихъ. Живой свъть выдъляется прямо изъ Сына (при Его сочетаніи), им'веть въ себ'в такое отношеніе идеи къ свъту, составленному изъ нея, что можеть служить веществомъ только для растительной души, ибо свъть слишкомъ перевъщиваетъ въ немъ идею. Но, уже по выдъленіи его изъ Сына, отношение это можеть быть въ немъ измънено, животворящею силою Духа Святаго, (Дочери), и лишній свъть можеть быть извлечень изъ него, настолько чтобъ изъ него могла быть сотворена и животная, мыслящая душа. Этотъ-то переходъ къ "живой душъ" на землъ и совершилъ Богъ вечеромъ пятаго дня, когда повелълъ водъ произвести душу живую. Для этого Онъ помъстиль въ водъ то первое растеніе, которое лично оживиль изъ мертваго веществаземли, заронивъ въ него Свою искру и отъ котораго размножились, совершенствуясь, другія подобныя ему того же вида. Потомъ, силою Духа Святаго (Дочери) разръдилъ третье тъло его, (изъ мертваго духовнаго свъта); оно было густо, способно къ сложенію, а теперь, чтобъ сділать его лучшимъ проводникомъ болъе совершенной души, Богъ уменьшиль степень густоты его, выдъливь изъ него весь лишній свъть, и оно стало чисто-духовнымь, не слагаемымь. и вмъсть съ тьмъ, болье яркимъ, ибо духовный свъть чъмъ ръже, тъмъ ярче, а чъмъ гуще, тъмъ тусклъе]. Послъ этого, тою же силою Дочери, Онъ извлекъ изъ растительной души его нъкоторый лишній свъть, чъмъ и уменьшиль въ ней перевъсъ свъта надъ идеей, и воть, растеніе стало животнымъ, и стало чувствовать, хотя образъ его и внутреннее устройство [самое простое] остались прежнія. Первое оживленіе плоти, посредствомъ разложенія ея и сообщенія ей искры жизни изъ Самого Себя, было совершено Богомъ ночью; превращеніе живой плоти изъ безчувственной въ чувственную, посредствомъ извлеченія лишняго свъта сперва изъ нея самой, потомъ изъ души ея, было совершено вечеромъ, ибо туть жизнь не прямо исходила отъ Бога. Этимъ было покончено мгновенное, личное дъло Божье пятаго дня, и посредствомъ законовъ природы, въ то время установленныхъ, началось дъло постепенное.

Чувствительными были сдъланы и этимъ превращены въ животныхъ оба первыя растенія мужское и женское, и отъ нихъ стали размножаться другія, частью нечетнымъ способомъ, безъ измѣненія, частью четнымъ, и тогда совершенствуясь всёми парами, такъ же, какъ и въ первый разъ, и въ томъ же самомъ видъ; но когда отъ одной избранной нары произошли животныя съ природой, не только усовершенствованной, но и существенно измененной, то переходъ этоть совершился не въ тоть же самый видь, какъ первый разъ, ибо тотъ переходъ былъ свойственъ только растительной природъ, а въ такой видъ, отъ котораго дальше могли произойти всв низшіе виды животныхъ, имфющіеся на земль, до рыбъ и птицъ включительно. И такъ произошли они, какъ и виды растеній, одни отъ другихъ, низшіе отъ высшихъ, сперва усовершенствованіемъ каждаго новаго вида всёми его парами, потомъ чуть замътнымъ переходомъ къ новому высшему виду посредствомъ избранной пары; и всв покольнія жили и размножались вмысты, и вы великой цыпи ихъ различны были дальнія покольнія, но весьма сходны ближнія [5-й день].

"И сказалъ Богъ: да произведеть земля душу живую, по роду ея, скотовъ, и гадовъ, и звърей земныхъ, по роду ихъ; и стало такъ".—Въ теченіе пятаго дня произошли одни отъ другихъ только тъ виды животныхъ, включая птицъ и рыбъ, которыя еще кладутъ яйца, какъ растенія роняють съмена, и у которыхъ потому матери еще мало имъютъ связи съ дътьми, и дъти не питаются молокомъ ихъ. Потому эти существа еще очень далеки отъ законовъ природы духа, у котораго матъ на въкъ сохраняетъ связь съ дътьми, ибо они, живя въ полномъ возрастъ внъ ея, въ то же время въ младенческомъ возрастъ пребываютъ крещеніемъ внутри ея и питаются свътомъ ея сосцовъ.

Чтобъ появились существа, ближе подходящія къ духу по рожденію отъ матери, Богъ снова обратился къ тому первобытному, простъйшему животному, невидимому для

глаза, которое изъ растенія стало животнымъ, и въ третій разъ совершилъ надъ нимъ дъло Свое, помъстивъ его снова на землъ. По второму превращению его, когда оно перешло оть растительной жизни къ животной, изъ души его хотя быль извлечень лишній свыть, но не весь, и хотя перевысь свъта надъ идеей въ душъ его былъ уменьшенъ, но не до полнаго равновъсія. Теперь, вечеромъ шестого дня, Богь, силою Дочери, извлекъ изъ души этого животнаго, [изъ объихъ особей его, мужской и женской] весь оставшійся въ ней лишній свъть и установиль въ ней еще большее равновъсіе между свътомъ и идеею, -- хотя меньшее, чъмъ то полное, какое существуеть у духа, и тогда душа эта достигла высшей степени яркости и жизни и стала способна произвести изъ себя самые высшіе и совершенные виды животныхъ, одаренные наибольшей способностью къ мысли и могущіе дойти до мысли сознательной. Это и было мгновеннымъ, личнымъ дъломъ Божьимъ шестого дня. Постепеннымъ дъломъ было сперва размножение четное и нечетное и усовершенствование первобытнаго живого существа въ томъ же самомъ видъ, но съ душой уравновъшенной, носившей въ себъ зародышъ будущихъ высшихъ твореній; появленіе отъ избранной пары этого вида (сходнаго съ первымъ видомъ какъ растеній, такъ и животныхъ пятаго дня) новыхъ существъ, съ чуть замътно измъненной природой, но измъненной уже не въ томъ видъ, какъ второй разъ, когда отъ него произошли только животныя, еще кладущія яйца въ самомъ последнемъ развитіи, а въ другой, новый видъ, въ такой, отъ котораго могли произойти животныя, ближе стоящія къ духовной природь. И воть произошли оть этого вида, по общему закону измъняясь и совершенствуясь одни изъ другихъ, такія животныя, которыя въ позднъйшихъ покольніяхъ или видахъ стали рождаться отъ матери живыми и питаться молокомъ ея.

Долговременнымъ пребываніемъ внутри матери и питаніемъ отъ груди ея они приблизились къ духовной связи дътей съ матерью, а появленіемъ своимъ внъ ея не въ яйцъ, а въ готовомъ состояніи, напомнили быстроту рожденія духа, который рождаясь внутри матери въ младенческомъ видъ, въ то же время мгновенно появляется внъ ея въ полномъ развитіи возраста.

Къ утру шестого дня произошла вся цѣпь высшихъ животныхъ, имѣющихся на землѣ, и достигнутъ былъ вѣнецъ творенія Божьяго. "И сказалъ Богъ: сотворимъ человѣка, по образу Нашему и по подобію Нашему".—"И сотворилъ Богъ человѣка по образу Своему, по образу Божію сотворилъ его; мужчину и женщину сотворилъ ихъ", и далъ имъ обладать землею и владычествовать надъ нею. "И былъ вечеръ, и было утро, день шестый".

Богъ сотворилъ человъка по образу Своему, тъмъ самымъ, что вечеромъ шестого дня установилъ въ живой душъ на землъ большее, чъмъ раньше, равновъсіе между свътомъ и идеей, ибо это дъло Его въ своемъ крайнемъ послъдствіи вело неизбъжно къ появленію человъческаго образа во плоти. Но Онъ не сотворилъ плоти человъка непосредственно, а посредствомъ всей цъпи существъ, возникавшихъ отъ вечера до утра шестого дня, предвидънныхъ Имъ и происшедшихъ отъ неизвъстныхъ дъйствій законовъ, установленныхъ Имъ во время личнаго дъла шестого дня.

Образъ всего Бога появился въ человъкъ: образъ Отца и Сына въ мужчинъ, образъ Дочери въ женщинъ. Но человъкъ быль все таки только животнымъ, ибо имъль животнымъ началомъ только душу, существо сотворенное, а не рожденное отъ Бога, и развившееся изъ первобытной животной души, усовершенствованной двумя дълами Божьими изъ души растительной. Такого вида животныхъ, какъ человъкъ, появившійся къ утру шестого дня, нъть теперь на землъ: эти животныя далеко превосходили красотой и совершенсвомъ тъла всъ нынъ живущія племена людей, а совершенствомъ души-вев нынв извъстные виды животныхъ. Душой и тъломъ они были такъ высоко развиты, что далъе совершенствоваться въ этомъ направленіи уже не могли, ибо въ избранной паръ своего вида представляли такое подобіе образа Божія, выше котораго ужъ не могла пойти никакая плоть и никакая душа. Для нихъ было возможно дальнъйшее усовершенствование только съ переходомъ къ духовному бытію, что и произошло.

§ 63. "И сотворилъ Богъ къ седьмому дню дъла Свои и почилъ въ седьмой день отъ всъхъ дълъ Своихъ, которыя дълалъ. И благословилъ Богъ седьмой день и освятилъ его". Седьмой день, начавшися вечеромъ послъ полднев-

наго промежутка отъ утра шестого дня,—какъ и всѣ дни творенія начинались вечеромъ,—былъ не такимъ днемъ, какъ первые шесть, не временемъ постепеннаго дѣла неопредѣленной продолжительности, а временемъ покоя Господня, и потому продолжительность его опредѣленна: это было дѣйствительно время одной ночи въ земномъ смыслѣ или одного духовнаго дня, отъ вечера до утра.

"И создалъ Господь Богъ человъка изъ праха земного", ибо изъ праха была создана первая живая плоть, отъ которой онъ произошелъ, "и вдунулъ въ лицо его дыханіе жизни, и сталъ человъкъ душою живою". Душа, какъ начало жизни во плоти, перешла въ человъка отъ перваго растенія, получившаго искру Сына и ставшаго животнымъ, но подобно тому, какъ жизнь увеличилась въ первомъ животномъ въ началъ шестого дня полнымъ освобожденіемъ идеи отъ перевъса свъта, жизнь увеличилась въ человъкъ въ началъ седьмого дня одухотвореніем идеи, такъ что, несравненно болъе противъ всякой другой животной души, душа его стала живою душою. Вечеромъ седьмого дня, когда, уже съ послъдняго утра шестого дня [т. е. шестого времени], готовъ быль человъкъ, совершеннъйшій изъ всего своего вида, и достигъ полнаго юношескаго возраста, въ него воплотился ангельскій духъ, только что рожденный вь одномъ изъ семействъ ангельскихъ, того же самаго юношескаго возраста, какого достигла плоть и душа избраннаго человъка. Между рожденіемъ и воплощеніемъ этого духа не было промежутка, такъ что онъ въ безплотномъ міръ остался только внутри матери своей, младенческимъ духомъ, а внъ ея появился уже во плоти Адама, соединясь совмъщениемъ съ его животной душой. Это событіе вечера седьмого дня не нарушило покоя Господня, ибо оно не было трудомъ Божьимъ надъ плотью или душой, а было лишь повелѣніемъ Бога одному изъ дътей Своихъ идти во плоть и самостоятельнымъ дъйствіемъ этого Божьяго потомка. Съ тъхъ поръ каждый потомокъ Адама, плотью и душой происходя оть первобытно оживленной Богомъ крупицы праха, духомъ происходить оть Бога, и каждый нынъшній человъкъ есть воплощенный ангель, ибо теперь уже не существують животныя съ полнымъ образомъ и подобіемъ Божіимъ и потому заслуживающія названія человька, но которыя бы

имъли только душу, а не духъ. [Душа человъческая отличается отъ духа его по внутреннему устройству тъмъ, что яркое изображеніе, со всёми естественными красками человъка, она имъетъ лишь въ наружномъ своемъ слов, во внутреннихъ же слояхъ своихъ имфеть только одноцефтныя изображенія, съ глазами безъ зрачковъ, подобныя изваяніямъ. Потому живопись болье способна изображать духъ, чъмъ ваяніе, изображающее только душу животную, и потому ваяніе служило преимущественно грубой, плотской идев язычества, а живопись легче служить духовной идев христіанства; ваяніе же лишь тогда можеть возвыситься до нея, если выполнить трудную задачу, изобразить внутренніе слои одухотворенной души, ибо, оть тъснаго соединенія съ духомъ, въ нихъ, при всей ихъ слѣпоть и одноцвътности, появляется идея духа, и въ этомъ величайшее торжество ея, а потому велико было бы и торжество искусства, которое изобразило бы такое господства духа надъ душой). Внъшній яркій слой души такъже отличается оть внішняго вида духа, какъ обыкновенный видь Іисуса Христа отъ Его же вида во время преображенія на гор'в Өаворской. Преображение въ томъ и состояло, что ученикамъ, сквозь оболочку плоти и души, сталъ виденъ Духъ Его. О двойной природъ человъческой Писаніе много разъ упоминаеть, напр.: "Это не есть мудрость, нисходящая свыше, но земная, душевная, бъсовская". [Iak. III, 15]. "Душевный человъкъ [т. е. въ комъ душа животная господствуетъ надъ духомъ] не принимаеть того, что отъ Духа Божія, потому что почитаеть это безуміемъ и не можеть разуміть, потому что о семъ надобно судить духовно. Но духовный судить о немъ, а о немъ судить никто не можетъ". [I Ко. II, 14-15]. "Свется тыло душевное, возстаеть тыло духовное. Есть тыло душевное, есть тъло и духовное. Но не духовное прежде, а душевное, потомъ духовное". [I-е Кө. XV, 44, 46]. "Слово Божіе остръе всякаго меча обоюдуюстраго; оно проникаетъ до раздъленія души и духа, составовъ и мозговъ". [Евр. IV, 12].

Когда Адамъ сдълался воплощеннымъ ангеломъ, то въ саду Эдемскомъ, гдъ его поселилъ Богъ, было, по Писанію, кромъ всякаго дерева, "пріятнаго на видъ и хорошаго для пищи", древо жизни посреди рая, и дерево познанія добра и зла. Въ этомъ есть иносказаніе: дерево жизни и дерево познанія было одно и то же дерево, и это быль самъ Адамъ. [Мозговыми нитями духа, души свътового тъла, человъкъ внутренно походить на дерево, почему Писаніе часто употребляеть такое сравненіе для него]. Деревомъ жизни Адамъ быль по сочетанію своему—какъ духъ четный—съ своей духовной женой, пребывавшей сначала еще только внутри его, но еще не выдълившейся изъ него и потому бывшей ему самому еще не извъстной; деревомъ познанія онъ быль по способности своей плоти сочетаться съ другой женской плотью чуждаго его духу существа, чего онъ еще не испыталъ, ибо быль дъвственъ, когда духъ его воплотился въ него.

Тъмъ же вечеромъ седьмого дня, немедленно по принятіи имъ ангельскаго духа, "Богъ привелъ къ человъку всъхъ животныхъ, чтобъ видъть, какъ онъ назоветь ихъ, и чтобы, какъ наречетъ человъкъ всякую душу живую, такъ и было имя ей". Это было испытаніемъ для человъка, ибо "заповъдалъ Господь Богь человъку, говоря: отъ всякаго дерева въ саду ты будешь ъсть; а оть дерева познанія добра и зла, не вшь отъ него; ибо въ день, въ который ты вкусишь отъ него, смертію умрешь". Такая заповъдь была вложена во все духовное существо Адама, и всъмъ духовнымъ существомъ своимъ онъ чувствовалъ, что унизить себя, какъ потомка Божьяго, если сочетается одною лишь плотью съ женщиной, не имъющей ангельского духа, какъ онъ, а только душу сотворенную. И какъ только далъ ему такую заповъдь Богъ, такъ "сказалъ [Самъ Себъ] Господь Богъ: не хорошо быть человъку одному: сотворимъ ему помощника, соотвътственнаго ему". Но чтобы самъ человъкъ созналъ и понялъ потребность свою въ такомъ помощникъ, Богь привель къ нему всъхъ животныхъ, и къ чести для человъка, между ему подобными по виду, "не нашлось ему помощника, подобнаго ему". Богъ остерегалъ его не отъ всякаго сочетанія, но только оть сочетанія одной плоти, безъ участія духа, и воть, когда Богь показаль ему дочерей человъческихъ, то ни въ одной изъ нихъ не ошибся человъкъ, хотя онъ были красивыми и необыкновенно умными животными; ни въ одной, даже въ самой лучшей, онъ не призналъ помощника подобнаго себъ.

"И навель Господь Богъ на человъка кръпкій сонъ; и, когда онъ уснулъ, взялъ одно изъ реберъ его, и закрылъ то мъсто плотью. И создалъ Господь Богъ изъ ребра, взятаго у человъка, жену, и привелъ ее къ человъку".

Въ это время, ночью, въ половинъ седьмого дня, выдълилась изъ духа Адама природная жена его, сотворенная Духомъ Св. при рожденіи его изъ дополнительной идеи его, и воплотилась въ совершеннъйшую изъ женщинъ, въту, которая по совершенству души и тъла соотвътствовала Адаму, такъ что они были избранной парой изъ всего своего вида, и вотъ, въ эту ночь женщина стала такимъ же воплощеннымъ ангеломъ, какимъ былъ уже съ вечера мужчина.

Подъ дъйствіемъ духа, вошедшаго въ нее, измънился соотвътственно ему свъть души ея и свъть невидимаго, свътового тъла, и она стала по душъ и по свътовому тълу [въ его духовныхъ началахъ] такимъ же дополненіемъ Адама, какимъ была по духу, и такъ же душой и свътовымъ тъломъ своимъ они повторились одинъ въ другомъ, посредствомъ крещенія и обрученія своихъ душевныхъ и тълесносвътовыхъ слоевъ, какъ уже были соединены по духу.

Вслъдъ за свътовымъ тъломъ Адама, перенесеннымъ въ его жену душой его, [ибо свътовое тъло такъ же можетъ повторяться въ разныхъ мъстахъ, но только не самостоятельно, а совмъстно съ душой и духомъ] выдълилось и изъ видимаго тъла его нъкоторое количество свътовыхъ частей, въ видъ простъйшихъ плотскихъ свътовъ, изъ которыхъ сложена всякая плоть, и перешло въ жену его вмъстъ съ его свътовымъ тъломъ; вслъдствіе этого, составъ ея видимаго тъла также измънился и сдълался подобенъ, по отношенію въ немъ проствишихъ началъ его между собою, составу тъла Адама, и вся тълесная природа ея стала подобна его природъ [ибо тълесная природа каждаго человъка, при сходствъ съ природой другихъ людей, имъетъ и нъкоторое различіе, частью подъ вліяніемъ свътового тъла, которое у всякаго человъка свое, какъ и духъ, частью отъ разницы внутренняго соотношенія простышихъ началь всей плоти].

Объ этомъ сказано, что "создалъ Богъ жену изъ ребра Адама", и это имъетъ нъсколько значеній; Онъ создаль ея духъ, силою Дочери, изъ дополнительной идеи духа его,

какъ бы изъ ребра его, иносказательно, и это при самомъ его рожденіи на небесахъ; при воплощеніи въ нее духа, Онъ создаль новую душу и новое свътлое тъло ея, измънивъ ихъ въ дополненія души и свётового тёла Адама, но это создаль Онъ не прямымъ дъломъ Своимъ и не нарушая покоя Своего въ седьмой день, а законами природы, установленными раньше, по которымъ свъть души и тъла долженъ быль измъниться сообразно духу; при совершившемся вслъдствіе этого соединеніи слоевъ души и свътового тъла ихъ обоихъ, Онъ твми же законами, раньше предусмотрвнными, создаль новый составь видимаго тыла ея посредствомъ перенесенія въ него составныхъ свътовыхъ началь Адама, такъ что ея собственныя начала расположились въ ней иначе, чъмъ прежде, и подобно тому, какъ въ немъ. "И сказалъ человъкъ: вотъ это кость отъ костей моихъ и плоть отъ плоти моей; она будеть называться женою, ибо взята отъ мужа своего. Потому оставить человъкъ отца своего и мать свою и прилъпится къ женъ своей и будуть два одна плоть". Они стали двое одною плотью двумя способами: сперва, при первомъ сотвореніи жены изъ мужа, самымъ уподобленіемъ плоти его плоти ея, вслёдствіе выдъленія изъ него въ нее ея духа и соединенія съ ней его души и плотскихъ свътовыхъ началъ; потомъ, когда онъ увидълъ, что она стала существомъ соотвътственнымъ ему и равнымъ ему по духу, то и сочетаніемъ ихъ плоти, [совпадавшимъ съ сочетаніемъ всего ихъ внутренняго существа духа, души и свътового тъла, поперемънными движеніями слоевъ ихъ одного въ другомъ].

"И были оба наги, Адамъ и жена его Ева, и не стыдились", ибо любовь духа превышала въ нихъ влеченіе плоти, и чувство сочетанія духа ихъ преобладало въ нихъ надъ всякимъ низшимъ чувствомъ, и они не унижали себя, сочетаясь другъ съ другомъ. Тогда они стали другъ для друга деревомъ жизни, ибо сочетаніе ихъ должно было дать жизнь другимъ существамъ, дътямъ ихъ, и при томъ такъ, что не одна плоть ихъ, но и высшее начало жизни ихъ, духъ, должно было родиться отъ нихъ обоихъ. И давая жизнь другимъ существамъ, сочетаніе ихъ не уничтожало жизни въ нихъ самихъ, ибо согласовалось съ жизнью ихъ духа и съ началомъ жизни, любовью.

Для Адама слова: "оставить человъкъ отца и мать и прилъпится къ женъ своей", имъли двойное значеніе: онъ быль ближе къ женъ своей, чъмъ къ родителямъ, отъ которыхъ родился плотью и душой, ибо они были только животныя, не имъвшія духа его, и онъ забыль ихъ и они забыли его, когда воплотился въ него духъ его; онъ быль также ближе къ женъ своей, чъмъ къ родителямъ, отъ которыхъ родился духомъ, ибо они были ангелы, не имъвшіе плоти, и хотя онъ не забыль ихъ и они не забыли его, и, по тогдашнему сообщенію человъка съ духовнымъ міромъ, могли бесъдовать съ нимъ, но не могли такъ понимать его человъческую природу, какъ воплощенная жена его.

И воть, въ срединъ седьмого дня Богь благословиль вънецъ счастья на землъ и украшеніе земного рая: первую духовную любовь во плоти. И седьмой день былъ первымъ праздникомъ на землъ, когда наступилъ конецъ его, утро послъ ночи.

§ 64. Въ началъ все было хорошо въ твореніи Божьемъ. Еще до наступленія седьмого дня, когда появился человъческій видъ животныхъ на земль, и Богъ благословиль его, говоря: "плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю, и обладайте ею, и владычествуйте надъ всею землею, и надъ всякимъ животнымъ на земль, и когда установиль Богъ пищу всъхъ животныхъ, то "увидълъ Онъ все, что Онъ создалъ, и вотъ, хорошо весьма". Такъ былъ приготовленъ рай земной для духа, потомка Божьяго.

Ничто на землъ не было нечисто, ни во внутренностяхъ человъка, ни въ выдъленіяхъ тъла его; самые отбросы его пищи не представляли тогда ничего нечистаго и непріятнаго и были безъ запаха, какъ земля и вода. Подобно тому, и сочетаніе плоти, назначенное для его размноженія и почти нечувствительное для него подъ сильнымъ дъйствіемъ любви его духа, было безукоризненно чисто, какъ чисто и прекрасно сочетаніе его духа, въ которомъ сверкаетъ, какъ молнія, новый духъ его дътей. Оттого и не стыдились Адамъ и Ева наготы своей, что плоть ихъ сочеталась какъ бы въ видъ манны сокровенной, непорочной и свътлой, и любовь ихъ ничъмъ не была осквернена.

§ 65. Болъзнь и смерть были неизвъстны. Ни одно явленіе, ни одна сила природы не производила непріятнаго

ощущенія ни въ какомъ живомъ существъ. Холодъ быль только прохладой, и зной только согръвалъ, но не томилъ. Борьбы ни въ чемъ и ни съ чъмъ не было, и ничто не мъшало одно другому, а всякое бытіе помогало и способствовало другому бытію. Все въ природъ взаимно поддерживалось, всъ законы ея были основаны не на борьбъ и противодъйствіи, а на притяженіи, на влеченіи, на сцъпленіи, на взаимной помощи, на любви. Какъ въ человъкъ, такъ и ни въ одномъ животномъ не было ничего нечистаго и сквернаго, и рожденіе всего живого не возникало изъ грязи, какъ теперь, а изъ тълесныхъ отправленій чистыхъ и невинныхъ. Также не было ни одного животнаго, или безполезно обременяющаго землю, или вреднаго и непріятнаго для другихъ, или хищнаго, и не было ядовитаго растенія.

- § 66. Живыя существа не уничтожали другъ друга въ пищу, какъ теперь, а питались только отъ избытка жизни растительной, и ни одна травка, ни одна живая крупинка, которая представляла цѣльное существо, не умирала. "И сказалъ Богъ [человѣку]: вотъ Я далъ вамъ всякую траву, сѣющую сѣмя, какая есть на всей землѣ, и всякое дерево, у котораго плодъ древесный, сѣющій сѣмя; вамъ сіе будетъ въ пищу. А всѣмъ звѣрямъ земнымъ, и птицамъ небеснымъ, и всякому пресмыкающемуся на землѣ, въ которомъ душа живая, далъ Я всю зелень травную въ пищу; и стало такъ". Зеленью травною были только листья растеній, но не сами растенія, которыя не уничтожались и снова производили листья. Человѣческою же пищею были преимущественно не листья, а сѣмена растеній, т. е. хлѣбъ.
- § 67. Размноженіе растеній было ограничено употребленіемъ въ пищу человъка ихъ съмянъ и плодовъ. Размноженіе животныхъ, по достаточномъ наполненіи ими земли, должно было остановиться, во избъжаніе переполненія ея, и, по мъръ того какъ они совершенствовались при четномъ размноженіи, должна была постепенно и незамътно убавляться производительная сила ихъ. Размноженіе человъка плотью точно такъ же должно было прекратиться по достаточномъ населеніи имъ земли, и для этого производительная сила его плоти должна была въ немъ все уменьшаться; но зато производительная сила его духа должна была все увеличиваться и дойти до такого размъра, чтобы при полномъ пре-

кращеніи производительности плоти, отъ младшаго покольнія людей на землъ родились, несмотря на плотскую оболочку родителей, только духи дътей ихъ, какъ отъ Ангеловъ. Тогда эти духи воплотились бы на другомъ свътилъ тълесномъ, а чтобъ не порвалась ихъ связь съ земными родителями, Богъ научилъ бы къ тому времени людей или навелъ бы ихъ самихъ на догадку, какъ сообщаться съ другими мірами. Таковъ былъ замыселъ Божій для грядущихъ покольній, чтобъ дать перевъсъ духовной любви надъ плотской.

- § 68. Рожденіе духа во плоти, при условіи безсмертія, должно было происходить точно такъ же, какъ и внѣ плоти, четнымъ и нечетнымъ способомъ.
- 1) Духъ съ предѣломъ возраста дѣтскимъ долженъ былъ и плотью не переростать этого предѣла, разъ достигнувши его; также и всякій взрослый духъ старѣлся бы и плотью только до предѣла своего.

Разница съ рожденіемъ безплотнаго духа была бы только въ томъ, что послѣдній появляется внѣ матери сразу въ предѣлѣ своего окончательнаго возраста, а воплощенный духъ рождался бы въ младенческомъ возрастѣ и развивался бы до предѣла своего возраста вмѣстѣ съ плотью, но дальше онъ ни плотью, ни духомъ не шелъ бы.

Такъ сохранилось бы въ каждомъ поколъніи безсмертнаго человъчества разнообразіе возрастовъ, безъ котораго нъть и полноты духовной жизни.

- 2) Дъти четнаго духа или дътскаго предъла возраста должны были оставаться крещеніемъ внутри матери своей, совмъстно одни съ другими не только духомъ, но и душой, и свътовымъ тъломъ [ибо невидимый свъть совмъстимъ].
- 3) Размножаясь нечетнымъ способомъ, духи болѣе взрослаго возраста должны были выдѣляться изъ своихъ малолѣтнихъ братьевъ и сестеръ всѣмъ невидимымъ составомъ, духомъ, душой, свѣтовымъ тѣломъ, а видимымъ составомъ твердаго тѣла рождаться отъ тѣхъ же родителей и воплощаться въ эти тѣла, [съ родителями только обручаться невидимымъ составомъ].

Женщины четнаго духа должны были всёмъ невидимымъ составомъ, духомъ, душой и свётовымъ тёломъ выдёляться изъ природныхъ мужей своихъ, вскоре после рожденія по-

слъднихъ, и затъмъ, въ этомъ младенческомъ образъ, воплощаться въ видимое твердое твло, рожденное отъ другихъ родителей [со второго же покольнія посль Адама]. Потому всякая женщина четнаго духа болье родная дочь для матери своего мужа, внутри котораго создается Духомъ Св. вся живая часть ея существа при рожденіи ея мужа, изъ дополнительной идеи его, чёмъ для своей матери, отъ которой она рождается только мертвою плотью. И съ матерью своего мужа она соединена крещеніемъ чрезъ мужа своего [въ своей же матери она пребываеть только обручениемъ слоевъ своего младенческаго духа съ ея слоями, такъ что связь ея съ нею менъе тъсна]. [Потому и было установлено-Богомъ для человъческой семьи, чтобъ сыновья женились въ домъ своихъ родителей, отъ которыхъ и они, и ихъ природныя жены, духомъ родились, а дочери выходили замужъ изъ дома родителей, съ которыми онъ связаны лишь усыновленіемъ (обрученіемъ своихъ слоевъ), но не прямымъ рожденіемъ отъ нихъ].

Въ безсмертномъ, неиспорченномъ человъкъ бракъ его по плоти долженъ былъ подчиняться природъ его духа. Люди нечетнаго духа не должны были вовсе имъть никакой потребности въ сочетаніи плоти и должны были оставаться дъвственными, какъ духомъ по природъ своей, такъ и плотью, хотя и противъ природы плоти, и этимъ человъкъ духовный должень быль отличаться оть животныхь, знавшихъ только плотскую природу. Сочетаніе плоти вопреки природ'в ихъ духа было бы для такихъ людей деревомъ познанія добра и зла, причиняющимъ смерть. Люди четнаго духа должны были сочетаться плотью не случайно, съ къмъ бы то ни было изъ подобныхъ себъ, а только съ тъмъ существомъ, съ которымъ они составляли по духу, и вслъдствіе этого, по душъ и свътовому тълу, природную, нераздъльную чету. При вкушеніи отъ древа жизни, т. е. при живомъ чувствъ сочетанія духа, человъку легко было бы узнать природную жену свою, и узнавать другь друга легче было бы сначала мужу, чемъ жене, такъ какъ онъ составляетъ большую часть общей души ихъ духа; потому и было установленнымъ правиломъ, чтобъ первое слово любви было сказано мужемъ]. Ошибка въ природномъ влеченіи и сочетаніи плоти съ существомъ чужимъ по духу была бы такъ

же для человъка деревомъ познанія добра и зла, со всъми его гибельными послъдствіями, хотя бы это произошло и съ существомъ, равнымъ по ангельскому духу, но не съ природной женой, и стало быть при участіи духа, который не имъеть безразличной способности къ сочетанію, какъ плоть непроницаемая.

§ 69. Трудъ человъка долженъ былъ почти весь обратиться на потребности его духа, и лишь весьма мало на потребности тъла. "Воздълывать и хранить садъ Эдемскій", что было поручено Богомъ человъку, было дъломъ настолько легкимъ въ неиспорченной природъ, что больше имъло цълью дать тълу человъка необходимое движеніе и усиліе, чъмъ добывать для него пищу. Всъ естественныя потребности тъла удовлетворялись въ первобытной, чистой природъ обильно, пріятно и разнобразно, при самомъ незначительномъ трудъ, хотя и безъ нынъшней плотоядной и прихотливой роскоши.

Главнымъ занятіемъ человѣка должно было быть познаніе творенія Божіяго, подъ руководствомъ и при нѣкоторомъ наведеніи Самого Бога, [наука] и воспроизведеніе дѣлъ Божьихъ, въ своихъ дѣлахъ, во славу Его, словами, звуками, красками и изваяніями [искусство].

Но лучшимъ источникомъ блаженства человъка и величайшимъ отличіемъ отъ теперешней жизни на землъ было то, что человъкъ еще могъ видъть Бога своего и говорить съ Нимъ лицомъ къ лицу, какъ видятъ Его и говорять съ Нимъ Ангелы.

§ 70. При совмъстной жизни всъхъ поколъній на землъ, языкъ человъческій, хотя развътвился бы на свои разновидности, настолько сохранилъ бы связь свою съ корнемъ, что языкъ каждаго поколънія былъ бы понятенъ и всъмъ другимъ, и въ разнообразіи языковъ единство общечеловъческаго языка чувствовалось бы безъ труда неиспорченнымъ, бодрымъ и дъятельнымъ, человъческимъ духомъ, и безъ труда имъ схватывалось бы сходство языковъ, какъ Ангелы легко понимаютъ другъ друга, хотя ихъ языки еще разнообразнъе человъческихъ.

При отсутствіи всякой борьбы и всякаго зла, законы и правительства были бы неизв'єстны, и родоначальникъ вс'єхъ людей, Адамъ, быль бы всемірнымъ царемъ только въ томъ

смыслъ, что служиль бы для нихъ живымъ памятникомъ ихъ братства.

## Книга II.

§ 1. Все это благоденствіе и счастье тогдашней жизни зависѣло отъ свободы, предоставленной человѣку, подчинить или плоть духу, или духъ плоти [ибо безъ свободы не было бы истиннаго счастья].

На эту-то свободу и направилъ свои удары сатана, искавшій случая погубить твореніе Бога, котораго считаль врагомъ своимъ.

- § 2. Онъ, невидимымъ воздъйствіемъ своего духа [ибо съ міромъ тьмы люди не сообщались тълесными чувствами, какъ съ міромъ свъта], началъ внушать Евъ то же, что нъкогда проповъдовалъ Ангеламъ, т. е. что ея счастье не полно и не истинно, такъ какъ ему недостаетъ свободы выбора, ибо она счастлива поневолъ, не зная ничего другого, кромъ любви своего мужа. [Евъ казалось, что все это думаетъ она сама, по своей волъ, и что эти мысли возникаютъ извнутри ея самой, между тъмъ какъ она была подъ внъшнимъ, но невидимымъ вліяніемъ лукаваго духа].
- § 3. Въ неиспорченной животной природъ, возникшей отъ глубоко-разсчитаннаго сочетанія всѣхъ паръ каждаго вновь появлявшагося вида, каждое твореніе имѣло свое собственное дополнительное существо, съ которымъ сочеталось, и каждая чета была ненарушима. На этомъ были основаны и всѣ дальнъйшіе разсчеты Божьи, направленные какъ къ сохраненію видовъ въ ихъ совершенствъ, такъ и къ тому, чтобъ не переполнилась земля, и твари Его не мѣшали другъ другу.

Прелюбодъяніе въ то время не было извъстно не только духу, но и никакой плоти, на всемъ пространствъ земли.

Но воть сатан'в удалось устроить такъ, чтобъ зм'вй ощибся въ природъ своей и первый нарушилъ основной законъ жизни, и этотъ небывалый примъръ онъ поставилъ передъ глазами Евы.

§ 4. Тогда уже онъ могъ гораздо опредъленнъе и понятнъе сообщить Евъ дурныя вдохновенія и такъ сталъ ее му-

чить ими, что она начала страдать духомъ отъ этого постояннаго гнета нечистыхъ дучей его.

Она уже готова была ръшиться на все, даже на неизвъстное и опасное, чтобы только избавиться отъ этого неотвязнаго вопроса о какой-то неумолимой тайнъ. [Сама тайна была ей ужъ не нужна и то, о чемъ она сперва спрашивала себя, подъ конецъ опротивъло ей и стало ей равнодушно], но она чувствовала, что кто-то о чемъ-то безпощадно и непрерывно спрашиваеть ее и не бросить ее, пока не добъется отвъта.

[Одно средство для нея было, обратиться за помощью къ Дочери Божьей, признаться Ей во всемъ и принять Ея союзъ для отраженія нечистыхъ вліяній. Но она этого не сдѣлала, и, на вопросъ Дочери о перемѣнѣ ея духа, глубоко затаилась, потому ли, что надѣялась на себя, или потому, что не понимала всей опасности. А Дочь, хотя и знала ея мысли, но не хотѣла нарушать ея свободную волю.]

Окружавшихъ ихъ душевныхъ людей она не знала такъ хорошо, какъ мужъ ея, ибо не испытала одиночества между ними; съ перваго же взгляда они казались ей такими же существами, какъ она сама, въ чемъ сатана не замедлилъ убъдить ее. Они были настолько развиты умственно, что на своемъ, хотя ограниченномъ языкъ могли говорить и съ духовнымъ человъкомъ обо всемъ, касавшемся потребностей плоти или развлеченій и души; только при болъе глубокомъ знакомствъ съ ними могло быть видно, что имъ недостаетъ стремленія ангельскаго духа къ безконечности и широкаго полета его, а во всъхъ низшихъ земныхъ дъдахъ они были даже искуснъе и счастливъе дътей Божьихъ.

И воть, неустанныя искушенія и вопросы лукаваго духа, при отчужденіи Евы оть Дочери, вслъдствіе смутнаго для нея самой, но ложнаго стыда], достигли того, что она вкусила оть дерева познанія добра и зла, [и стыдъ, но уже истинный, осуществившійся, а не предостереженіе только совъсти оть возможнаго стыда, охватиль ее своимъ мученіемъ].

§ 5. Когда Адамъ узналъ объ этомъ отъ нея же самой, то въ первый разъ на землъ появились гнъвъ и ревность; онъ упрекнулъ ее словами, которымъ тотъ же злой духъ научилъ его. Ева не перенесла обиды и не дала ему время

одуматься и простить ее, чѣмъ зло было бы остановлено на полдорогѣ, а также вспыхнула гордостью, и отвѣтила, что онъ воленъ сдѣлать то же самое, и что она не требуеть отъ него того, чего не исполнила сама. Изъ жажды мщенія, онъ пошелъ исполнить ея совѣтъ и объявилъ ей о томъ. Но когда это совершилось, они поняли, что оба одинаково преступны, и что ихъ счастью и ихъ безсмертію конецъ, ибо они нарушили законъ жизни, установленный Богомъ, по примѣру Его Самого.

Въ нихъ тогда не осталось и слъда злобы другь на друга и съ прежней любовью другъ къ другу, но съ тяжкой скорбью, стали они ждать суда Божьяго.

§ 6. [Какъ только они увидали Бога, они хотъли поклясться Ему, что ихъ первое зное дъло будеть и послъднимъ, но Онъ остановилъ ихъ, говоря, что они не знаютъ сами, въ чемъ хотять клясться и что это теперь уже не отъ нихъ зависитъ. Въ долгой печальной беседе съ Нимъ они узнали и поняли новыя условія жизни, въ которыя себя поставили]. Вещество ихъ духа измънилось; оно уже не было совсъмъ свътлымъ, какъ у духа свъта, но и не было совсъмъ темнымъ, какъ у духа тьмы; это быль новаго рода духъ, больной духъ человъческій. Это измъненіе свъта его произошло отъ зародыша зла, вошедшаго въ его идею, и съ этой примъсью заразы зла онъ долженъ быль передаться по наслъдству и ихъ дътямъ. Уничтожить въ себъ зародышъ зла ни они сами, ни ихъ дъти уже не могли собственными силами; даже для того, чтобъ онъ оставался на степени зародыша и не разростался до такихъ размъровъ, чтобъ поглотить въ нихъ добро, требовалась отъ нихъ непрерывная борьба съ нимъ и неустанная бдительность надъ нимъ; [этого одного было достаточно, чтобъ отравить всю жизнь ихъ и испортить все ихъ счастье].

Оть духа ихъ зараза сообщилась и ихъ душъ, и всему тълу, черезъ его простъйшія начала, сгущенные духовные свъты, и вслъдствіе этого ослабъла жизнь въ ихъ душъ. Ослабленная душа уже не могла въчно поддерживать цълость ихъ тъла, отсюда произошла необходимость ихъ смерти; чъмъ дальше, тъмъ слабъе должна была становиться связь разлитыхъ частей ихъ существа, и съ наступленіемъ смерти, духъ ихъ долженъ быль отдълиться отъ души, и душа отъ

тъла; первое тъло, ближайшее къ душъ, изъ мертваго неслагаемаго духовнаго свъта, должно было расплыться и потерять образъ свой, за недостаткомъ въ немъ живого начала; второе тъло ихъ плотскаго свъта и третье видимое, твердое, должны были оба разложиться на свои составныя части.

Духъ, отдълившійся отъ души, не теряетъ своей бодрости, а напротивъ, живетъ еще болъе полною и дъятельною жизнью, чъмъ въ смертномъ тълъ, гдъ онъ часто виадаетъ въ сонное, полусознательное состояніе; душа же, отдълившаяся отъ духа, полною жизнью не живетъ, но спитъ или дремлетъ, почему умершіе люди и называются, по состоянію души ихъ, усопшими, хотя духомъ они бодръе прежняго.

Но не только въ человъкъ поселилась зараза послъ гръха его: черезъ свътовыя выдъленія его духа, души и тъла, она быстро сообщилась всему творенію, всей природъ, даже неодушевленной, черезъ простъйшія начала ея, духовные сложимые свъты, и не только на землъ, но и на всъхъ остальныхъ мірахъ.

Послѣдствіемъ этого было то, что въ природѣ появились борьба и противодѣйствіе, и что природа, прежде бывшая во всемъ благопріятною для человѣка, теперь стала угрожать ему на каждомъ шагу.

Живыя существа, ставшія смертными, почувствовали въ себъ уменьшеніе жизни и уже не удовлетворялись, какъ прежде, зеленью травною, съющею съмя, а стали уничтожать другь друга.

На землѣ, гдѣ добрый отъ природы духъ человѣка сталъ бороться со зломъ, зло было еще не такъ велико, но на другихъ мірахъ оно свирѣпствуетъ съ тѣхъ поръ въ животныхъ, растеніяхъ и неодушевленныхъ веществахъ съ неизвъстною на землѣ силою. Тамъ твореніе, еще не бывши въ то время законченнымъ, остановилось на томъ, на чемъ его застигло зло: гдѣ животныя достигли образа человѣческаго, тамъ они имѣютъ его и теперь; гдѣ они его не достигли тогда, тамъ и теперь его нѣтъ; а гдѣ вовсе еще не было животныхъ, или даже растеній, тѣ міры и теперь носятся по пространству съ однимъ мертвымъ веществомъ; духа же ангельскаго во плоти ниглѣ тамъ не было и нѣтъ.

Среди испорченной, зараженной природы, трудъ человъка для потребностей тъла сталъ для него рабствомъ, а свободный трудъ для пищи духа сталъ доступенъ не всегда, и не всякому, и большею частью возможенъ только при добровольномъ подвигъ лишеній тъла, ибо такой трудъ не совмъстимъ съ торопливыми, житейскими дълами корысти.

Худшимъ же проклятіемъ грѣха человѣческаго было то, что падшая природа его стала не способна внѣшними чувствами сообщаться съ міромъ духовнымъ, и Бога своего человѣкъ уже больше не могъ видѣть, ни говорить съ Нимъ, какъ до тѣхъ поръ. Онъ могъ мыслью знать о Его присутствіи вблизи себя, могъ вѣровать въ это присутствіе, и получать вдохновеніе отъ Него во внутренней бесѣдѣ духа, но и присутствіе это, и бесѣда эта должны были сдѣлаться невидимыми и нечувствительными для нашей внѣшней природы.

Пока ихъ духъ еще не такъ далеко отошелъ отъ тъла ослаблениемъ связи съ нимъ, Адамъ и Ева еще говорили съ Богомъ лицомъ къ лицу, но падение ихъ быстро въ нихъ дъйствовало, и духъ ихъ съ каждой минутой уходилъ глубже внутрь ихъ, [такъ что бесъда ихъ съ предвъчной Семьей, съ Богомъ и съ ихъ матерью, Маргаритой, (которая также пришла къ нимъ) была прощальною].

Но и изъ самаго зла Богъ извлекъ добро для человъка и научилъ его пользоваться имъ. Смерть была для нихъ истиннымъ благодъяніемъ, ибо избавляла ихъ отъ въчныхъ страданій на землъ, и открывала имъ, послъ нъкотораго спокойнаго пребыванія въ безплотномъ міръ, путь въ будущій переустроенный и снова блаженный тълесный міръ, котораго Богъ хотълъ достигнуть особеннымъ Своимъ вмъщательствомъ; на землъ же мысль о смерти дълаетъ людей терпъливъе и снисходительнъе другъ къ другу.

Страданія всякаго рода стали цѣлебными для ихъ духа и приготовительнымъ средствомъ къ переустройству міра; между безусловнымъ добромъ и зломъ страданіе есть переходная ступень, [на которой зло можеть быть только отно сительнымъ, добро же можеть быть безусловнымъ], и тогда такое страданіе переносить духъ изъ міра зла снова въміръ добра. Оно придало духу человѣческому, взамѣнъ его прежней чистоты, новое прекрасное свойство, самимъ Анге-

ламъ раньше неизвъстное, самоотверженіе; и воть такое-то страданіе, въ которомъ есть самоотверженіе, очищаеть духъ человъка настолько, что зло остается въ немъ чуть замътнымъ и безвреднымъ зародышемъ; даже заслуженное страданіе, переносимое терпъливо, и съ сознаніемъ его справедливости, снимаеть съ человъка вину его, но чъмъ страданіе менъе заслужено и болъе добровольно, тъмъ болъе оно имъеть очистительной силы.

Но очистительная сила страданій каждаго отд'яльнаго челов'я как, установленная всл'ядь за первым'я гр'яхом'я, очень ограничена: она д'яйствуеть лишь на самого отд'яльнаго челов'я ка, но не на потомство его, и д'яйствуеть въ нем'я самом'я только пока онъ въ смертном'я т'ял'я и пока подверженъ страданіям'я, но при переход'я его въ другое безсмертное т'яло и въ другой, на в'якъ счастливни міръ, она в'ячно и разъ навсегда д'яйствовать въ нем'я не можеть, ибо зародышь зла не уничтожается въ нем'я его собственными силами и всегда угрожаеть снова разростись, при безопасности отъ страданій.

Чтобы отъ этого избавить человъка, нужно было очистительное средство не такое, какое могло явиться внутри го самого.

Среди всякихъ другихъ страданій, неизбѣжныхъ послѣдствій нечистой примѣси міра, Богь установилъ одно особенное, имѣвшее цѣлью продлить родъ человѣческій: такъ какъ онъ предвидѣлъ, что для женщины, первой виновницы зла, стыдъ будеть невыносимъ при супружескомъ союзѣ, лишенномъ по ея винѣ чувства сочетанія духа, то болѣзнями и муками при рожденіи дѣтей смягчилъ для нея этоть стыдъ и сдѣлалъ ей супружескій союзъ возможнымъ.

Но онъ зналъ кромъ того, что первые люди, еще помнящіе радость своего духа при вкушеніи отъ древа жизни, когда духъ ихъ тъснъе былъ соединенъ съ плотью, всю жизнь будуть тосковать объ этой радости и никогда не помирятся съ чувствами плоти, сдълавшейся нечистою. "И сказалъ Господь Богъ: Вотъ, Адамъ сталъ, какъ одинъ изъ насъ, зная добро и зло; и теперь какъ бы не простеръ онъ руки своей, и не взялъ также отъ дерева жизни, и не вкусилъ, и не сталъ жить въчно". Вкусить отъ древа жизни для Адама было теперь одно средство: перейти въ безплотный міръ, ибо въ смертномъ тѣлѣ онъ жизни своего духа чувствовать уже не могъ; и вотъ онъ могъ вообразить, что самоубійствомъ этого достигнеть, и на такой поступокъ не замедлилъ бы подстрекнуть Адама и Еву невидимый врагъ ихъ. "И выслалъ его Господь Богъ изъ сада Эдемскаго, чтобъ воздѣлывать землю, изъ которой онъ взятъ".

Сада Эдемскаго, какъ рая земного, какъ теперь нътъ нигдъ, такъ нигдъ уже и не было и тотчасъ послъ гръхопаденія, потому изгнаніе изъ него Адама иносказательно, т. е. тотъ самый уголокъ земли, который былъ для него садомъ Эдемскимъ или раемъ по преимуществу въ общемъ раю всей земли, какъ мъстопребывание духовной любви на земль, пересталь быть имь для него посль гръха и сравнялся со всей остальной зараженной природой. "И поставиль на востокъ у сада Эдемскаго Херувима и пламенный мечъ обращающійся, чтобъ охранять путь къ дереву жизни". Херувимъ съ пламеннымъ мечемъ былъ невидимъ и охраняль не какую-либо мъстность плотскаго міра, а входъ въ мірь безплотный, единственный въ которомъ казалось возможнымъ для человъка счастье, происходящее отъ чувства жизни его духа; другими словами, онъ долженъ былъ мъшать всякой попыткъ Адама и Евы къ самоубійству, чтобъ не дать имъ погубить себя на въкъ несвоевременнымъ переходомъ въ въчность, къ которой они не были еще готовы, и что было бы потому противно волъ Отца.

Послѣ этой мѣры предосторожности, растолковавъ имъ все, что они могли извлечь добраго для вѣчности изъ терпѣливаго, самоотверженнаго и проникнутаго любовью страданія на землѣ, въ остальные дни ихъ жизни, пообѣщавъ имъ исправить нѣкогда все зло, ими сдѣланное, и возстановить твореніе безъ примѣси зла, наконецъ заключивъ съ ними завѣтъ ожиданія Искупителя для нихъ и ихъ потомства, Богъ простился съ Адамомъ и Евою на остальное время, назначенное имъ провести на землѣ.

Тяжко было для нихъ прощаться неизвъстно на какой срокъ, съ Отцомъ, Сыномъ, Дочерью и Маргаритой, столько ихъ любившими и которыхъ они сами любили больше всего въ міръ, но ихъ ободряла надежда на неизбъжную смерть и на неизбъжное свиданіе съ Ними послъ смерти. Этою на-

деждою предвъчная Семья и осущила ихъ слезы, благословляя ихъ на твердый подвигъ земного испытанія.

§ 7. Законы жизни духа во плоти послъ гръхопаденія стали во многомъ иными. Человъкъ, лишившись живого ощущенія своего духа, не могъ быть непогръшимымъ въ выборъ своей природной жены и не могъ даже знать себя, какой онъ духъ четный или нечетный; съ теченіемъ времени онъ даже потерялъ совсъмъ и понятіе о такомъ различіи и сталъ знать и чувствовать только свою плотскую безразличную природу.

Съ тъхъ поръ большинство людей вкушаеть отъ дерева познанія добра и зла; нечетный духъ сочетается плотью, и четный сочетается плотью не со своей четой, а съ чужой, или съ существомъ нечетнаго духа; все исказилось и смъшалось, и духъ сталъ подчиненъ плоти, и Богъ не вмъняеть уже этого въ гръхъ человъку, ибо это стало въ немъ наслъдственно, отъ первороднаго гръха, и онъ дълаеть это безсознательно, не понимая, что дълаеть.

Вслъдствіе этого сложились особые законы семьи человъческой въ ея невидимой природъ.

[II. Условія духовной жизни во плоти]. Если супруги оба духи нечетные, то діти ихъ суть ихъ братья и сестры старшихъ, самыхъ нечувствительныхъ степеней возрастовъ и выділяются духомъ сыновья изъ отца, а дочери изъ матери.

Если [мужъ духъ четный, а жена нечетный, то у нихъ родятся только дочери, сестры матери.

Если мужъ не четный духъ, или хотя и четный, но не природный по духу мужъ своей плотской жены, а она четный духъ, то дъти ихъ родятся только отъ нея духомъ, душой и свътовымъ тъломъ и отъ ея природнаго по духу мужа, пребывающаго въ ней и оплодотворяющаго духъ ея. Это бываеть неизбъжно, хотя бы она его никогда не видала и даже хотя бы жила на землъ не въ одно время съ нимъ [что также бываеть].

У всякой женщины четнаго духа, какъ только она достигаетъ предъла своего возраста, зарождаются внутри духа, души и свътового тъла младенческіе образы ея дътей, ибо духъ безплоднымъ не бываетъ.

Если она остается тъломъ дъвственной или если она тъломъ безплодна, то они пребываютъ внутри ея до ея

смерти, послѣ которой рождается уже внѣ ея духъ ихъ, а душой они пребывають внутри ея души до общаго воскресенія, когда имъ надлежитъ родиться отъ нея душой и воплотиться отъ нея.

Мужъ по духу иногда родится плотью позднъе своей жены; тогда она выдъляется изъ него, пока еще его духъ внутри его матери, и воплощается раньше его; 2) иногда же онъ живеть на землъ раньше своей жены, тогда она выдъляется изъ его духа, уже послъ его смерти, а душа и свътовое тъло ея, уподобляясь ея духу, создаются, одновременно съ рожденіемъ ея плоти, Духомъ Св. внъ ея мужа, все равно какъ-бы создавались внутри его, изъ части идеи его; 3) иногда же еще онъ живеть на землъ послъ своей жены,тогда онъ не рождается духомъ на землъ, а воплощается прямо изъ ангельскаго міра, жена же его выдъляется изъ его духа и рождается на землъ раньше его собственнаго воплощенія. Такіе промежутки между рожденіемъ или воплощеніемъ мужа и жены не мъщали бы ихъ встръчъ при общемъ безсмертіи человъчества, но теперь ведуть къ тому, что на землъ они никогда не встръчаются.

Вмъстъ со смертью появилась и старость, независящая отъ возраста духа.—Только люди съ духомъ дътскаго предъла не переростаютъ своего возраста, ибо дътскій духъ не совмъщается со взрослымъ тъломъ, но такъ какъ теперь нътъ закона, чтобъ тъло такихъ людей далъе не росло, то они умирають, достигнувши предъла своего возраста, или, большею частью, раньше.—Люди съ духомъ начиная съ четырнадцати лътъ и старше переживаютъ свой предълъ и старъются независимо отъ него, но чъмъ ихъ возрастъ моложе, тъмъ и тълесное лицо ихъ моложавъе.

Если у женщины четнаго духа первенецъ нечетнаго духа не умираетъ еще въ дътствъ, то это потому, что онъ выдълился еще внутри ея изъ своего брата или сестры, ибо дъти нечетнаго духа, рожденныя прямо отъ такой женщины, всегда имъютъ дътскій предълъ; взрослый духъ родится прямо отъ такой женщины только мужской, четный; если же она рождаетъ плотью братьевъ и сестеръ своихъ прямыхъ малолътнихъ дътей, не родивши этихъ послъднихъ, то эти послъдніе остаются въ ней до ея смерти духомъ и до воскресенія душей.

Сама женщина четнаго духа родится, по общему закону, отъ своихъ родителей только плотью, [но въ то же время ея младенческіе духъ, душа и свътовое тъло Духомъ Святымъ соединяются съ матерью ея обрученіемъ внутреннихъ слоевъ ея съ ними, а если отецъ ея по плоти не природный мужъ ея матери, и потому тъсно не соединенъ съ нею, то младенческіе образы дочери еще особо соединяются съ нимъ, вложенные между слоями сердца его].

Только женщина четнаго духа знаеть материнскую любовь въ полномъ объемъ этого слова, ибо только такая рождаеть дётей своихь изъ нёдръ своего духа; она понимаеть эту любовь даже тогда, если тъломъ остается дъвственной, ибо дъти ея все-таки, безъ ея въдома, зарождаются въ ней. Женщина, которая сойдя въ глубь своего сердца, не найдеть тамъ потребности любить мужа своего такъ, чтобы чувствовать себя его частью и ни одной мысли, ни одного чувства, ни одной воли не имъть отдъльно отъ него, такая женщина не имъетъ четнаго духа и не знаетъ, что значить любить дътей своихъ. [Всякій любить то, что отъ него родится; мать, родившая только плоть, скажеть, если ей предложать раздёлить ея ребенка съ другою, разрёзавъ его пополамъ: "нътъ, лучше возьмите всего его, но не убивайте плоти моего ребенка"; мать, родившая и духъ, и чувствующая это, скажеть: "хорошо, разръжьте его пополамъ, и отдайте мнъ мертвую половину плоти, лишь бы духъ его не погибъ въ рукахъ этой чужой женщины, оспаривающей чужого ребенка, а пошель бы лучше къ Отцу небесному, который сохранить мнв его".

§ 8. Въ то время, какъ въ міръ вошла смерть грѣхомъ, черезъ духовный свѣть міра, земной шаръ еще не вездѣ представляль одинаково законченный видъ: пока высшіе виды растеній и животныхъ совершенствуясь возникали одни изъ другихъ, [что продолжалось для нихъ до самаго седьмого дня, ибо раньше, начиная съ третьяго дня для растеній и съ пятаго дня для животныхъ, этотъ путь ихъ былъ только намѣченъ замысломъ Божіимъ, но не осуществленъ до конца на дѣлѣ], въ это время низшіе ихъ виды, или старшія поколѣнія, продолжая размножаться, распространялись по землѣ, но къ тому дню, какъ природа сдѣлалась смертной, они еще не всѣ успѣли настолько раз-

множиться и распостраниться, чтобы наполнить всю землю. Новые виды возникали скорфе, чфмъ старые распространялись вдаль. Оттого въ то время, какъ на ограниченномъ пространствъ земли, въ Эдемъ вокругъ человъка, природа уже достигла высшихъ степеней своихъ, до самаго вънца творенія, образа и подобія Божія, дальше, на остальныхъ мъстахъ земного шара, еще только размножались старъйшие и сравнительно низшіе виды растеній и животныхъ. И оттого вокругь человъка природа земли была закончена, а далбе ей въ иныхъ мъстахъ также многаго недоставало, какъ въ третій и четвертый день, а въ иныхъ мъстахъ, какъ въ пятый. Наполнилась земля всеми видами природы своей уже послъ появленія смерти и высшіе виды распространялись уже при условіяхъ борьбы и упадка; тогда они не могли уже распространяться такъ правильно, какъ передъ тъмъ возникали и развивались въ Эдемъ, въ безсмертной и безвредной природъ; чтобы примъниться ко всякимъ враждебнымъ внъшнимъ условіямъ, они должны были и внутренно, сообразно тому измъняться, иногда къ худшему. [Смерть постигла прежде всъхъ низшіе виды, какъ растеній, такъ и животныхъ. Это было естественно уже потому, что они были старшими покольніями, и безь того давно жившими на землъ, но кромъ того живучести въ нихъ было меньше, при менъе развитой душъ ихъ. Смертность явилась не вдругь во всей своей силь посль полнаго безсмертія, и какъ человъкъ, по словамъ Писанія, жилъ первое время по нъскольку соть лъть, такъ и другія животныя существа были сначала еще весьма долговъчны противъ позднъйшихъ временъ. Потому прошло много времени, пока умерли первыя особи высшихъ видовъ, между тъмъ какъ низшіе виды уже давно умирали и смінялись другими особями. Долгое время жили и умирали дальше Эдема только низшіе виды, всъ же совмъстно только въ Эдемъ. Потому въ нъдрахъ земли смерть видна въ порядкъ творенія: низшіе, за ними высшіе. Отъ Эдема слъдовъ смерти не осталось. Отъ гръхопаденія до потопа прошло несравненно болъе времени, чъмъ сколько думають, не зная тайнъ человъческаго духа и потому несовершенно понимая родо-словіе человъка по книгъ Бытія. [Б. V, 3—9]. Но со времени смерти стало такъ, что духъ того же самаго человъка

иногда черезъ много въковъ снова рождается на землъ и послъ смерти сливается въ одинъ духъ съ прежнимъ своимъ духомъ, а при общемъ воскресеніи воскреснетъ одно и то же тело, такъ что такой человекъ живетъ два раза въ разное время на землъ. Такъ и въ родословіи отъ Адама до Ноя отмъчены только тъ родоначальники, которые два раза жили, черезъ несмътное число промежуточныхъ поколъній, и потому начинають и кончають собою отдъльныя времена. Снеъ, родившись отъ Адама, жилъ первый разъ, а Сиеъ, родивши Еноса, второй разъ; Еносъ, родившись отъ Сиеа, жилъ первый разъ, а Еносъ, родивши Кайнана, второй разъ, и т. д. всв 10 родоначальниковъ отъ Адама до Ноя. Если бы считать отъ Адама до Ноя всего только 10 поколъній, то ко временамъ Ноя, и къ сравнительно близкимъ отъ него временамъ Авраама, человъку невозможно бы было такъ забыть Личности Отца, Сына и Дочери, и личность Маргариты, и вст свойства своего собственнаго духа, что теперь все это открывается, какъ никогда невъдомыя тайны. Адамъ видълъ и Бога и Церковь лицомъ къ лицу, и зналъ жизнь своего духа; на десятомъ поколъніи отъ него все это еще было живо въ преданіи его дътей, но чтобъ это такъ забылось, что даже тройственность Божія провозглашена была въ первомъ Новомъ Завътъ, какъ совершенно новая истина, нужно было громадное количество въковъ. Безъ этого условія не могли бы и образоваться языческія въры, ибо послів такого короткаго промежутка времени, какъ считаютъ теперь отъ Адама до потопа на основаніи неточнаго пониманія книги Бытія, не было бы никакой надобности изобрътать ложныя въры: слишкомъ свъжо было бы преданіе истинной. Сперва надо было настолько забыть подробности Божіяго бытія, чтобы въ самомъ Нов понятіе объ истинномъ Богв было весьма смутно и неполно, тогда только въ потомкахъ его могла явиться потребность въ ложныхъ върованіяхъ.

Потопъ стоитъ въ такомъ отношеніи къ общему въку земли, что онъ приходится не въ началѣ его [какъ оно выходитъ по нынѣшнему неточному лѣтосчисленію], а уже въ концѣ; смерть, вошедшая въ міръ, должна постигнуть не только всякое отдѣльное живое твореніе въ мірѣ, и всякое отдѣльное мертвое существо [для послѣдняго она есть только раз-

ложеніе], но и весь мірь, во всей совокупности его, и потопь быль первымъ предвістникомъ этой смерти. О пришествіи въ міръ Іисуса Христа пророки говорили, какъ о событіи, имівощемъ быть въ послюднія еремена, и дійствительно время отъ Іисуса Христа до конца міра есть ничто иное какъ міновенье въ сравненіи съ временемъ отъ гріхопаденія и установленія смерти до Іисуса Христа. Когда смерть наступить для самого міра, тогда изъ простійшихъ началь его, на которыя онъ разложится, Богъ создасть другой міръ. О чемъ говорить Петръ: "Прійдеть же день Господень, какъ тать ночью, и тогда небеса съ шумомъ прейдуть, стихіи же, разгорівшись, разрушатся, земля и всі діла на ней сгорять... Впрочемъ мы, по обітованію Его, ожидаемъ новаго неба и новой земли, на которыхъ обитаетъ правда".

§ 9. Чтобъ человъкъ могъ войти въ этотъ міръ и снова не испортить его, нужно было безслъдно уничтожить въ немъ, т. е. въ идеъ или душъ его духа самый зародышъ зла, который, пока существуеть, все угрожаеть разростись и требуетъ борьбы, несовмъстной съ блаженствомъ, назначеннымъ человъку.

Но зародышъ зла, полученный наслѣдственно, только наслѣдственно могъ быть и уничтоженъ. И это новое наслѣдство, которому надлежало поправить старое наслѣдство Адама и Евы, человѣчество должно было получить, какъ рѣшилъ Отецъ, отъ Рафаила, Сына Его единороднаго, и Маргариты, жены Сына, родоначальниковъ человѣчества не по плоти, но по ангельскому духу. Для этой цѣли Рафаилъ и Маргарита сдѣлались уже не родоначальниками только, но прямыми родителями по возрожденію всѣхъ сыновъ будущаго блаженнаго вѣка.

§ 10. Рафаиль, въ назначенное для того время, воплотился на землъ и принялъ двойное естество, т. е. кромъ Своего Божескаго предвъчнаго естества, еще естество человъческое.

Его двойное естество не было въ такомъ смыслѣ двойнымъ, какъ у всякаго другого человѣка, у котораго есть животное естество души и ангельское естество духа; Божеское естество Рафаила не могло соединиться непосредственно съ животнымъ душевнымъ существомъ, но соединилось сперва съ ангельскимъ духовнымъ естествомъ, и черезъ него уже

съ естествомъ душевнымъ и плотскимъ; [какъ духъ соединенъ съ душой, такъ Божественный духъ въ немъ соединенъ съ ангельскимъ (точно того же лица и той же идеи, только низшей природы)]; потому у Него два естества въ томъ смыслъ, что у Него, надъ животной душой Его, два духа, ангельскій, какъ обыкновенно у человъка, и Божественный, которые, тъсно соединившись въ Немъ, составляють изъ него одно существо, Богочеловъка Рафаила-Іисуса. Въ одно время съ Нимъ воплотилась и Маргарита, и такъ же, какъ Онъ, имъла два духа, предвъчный ангельскій и ангельскій обыкновенный, какой у всякаго человъка.

Она была Его природной женой, подобно тому, какъ во въки въковъ предвъчнымъ естествомъ своимъ, также и всъмъ остальнымъ своимъ естествомъ: человъческимъ духомъ, и душой, и свътовымъ тъломъ, т. е. выдълилась, при рожденіи своемъ, изъ Него и пребывала въ Немъ, а Онъ въ ней [двойнымъ способомъ обрученія и крещенія слоевъ ихъ]. Рафаилъ воплотился явно для міра, Маргарита—втайнъ, и до сихъ поръ была извъстна міру весьма не полно: какъ въ Ветхомъ завътъ знали Бога только въ одномъ лицъ Отца, такъ въ Новомъ завътъ донынъ знали ее только какъ церковь—общество, (составленное изъ дътей ея, выдъливпихся изъ нея частей ея души), а не какъ церковь-личность.

Вмъстъ съ Рафаиломъ - Іисусомъ Маргарита умерла и вмъстъ съ Нимъ воскресла и вознеслась на Небо, только Онъ воскресъ и вознесся видимо и явно, а она невидимо и тайно.

Еслибъ Маргарита не была такимъ же человѣкомъ, какъ Онъ, съ человѣческимъ духомъ, кромѣ своего предвѣчнаго, и съ животной душой, то Онъ не могъ бы возродить черезъ нее въ одномъ только предвѣчномъ, безплотномъ ея духѣ, все естество человѣческое, духъ, унаслѣдованный отъ Адама, и душу животную; а возрождать Онъ можетъ дѣтей Своихъ, какъ и рождать ихъ, только черезъ Свою жену, какъ и все живое рождается отъ четы, кромѣ перваго примѣра рожденія единосущнаго Сына отъ Отца.

§ 11. Върующіе во Христа Іисуса начали возрождаться въ немъ послъ Его вознесенія и послъ сошествія Св. Духа на учениковъ Его въ день Пятидесятницы.

Digitized by Google

Это возрожденіе, состоящее въ погруженіи духа и души человъка въ Маргариту-церковь и черезъ нее въ Христа, Сына Божія, совершается при видимомъ прообразъ крещенія на земль, черезь погруженіе вь воду. Во время этого обряда, при произнесеніи словъ: во имя Отца, и Сына, и Св. Духа, происходить невидимое и тайное дъйствіе крещенія, съ помощью животворящей силы Дочери. [Въ воскресшемъ тълъ Маргариты, при сочетании ея духа и души съ Христомъ поперемънными движеніями внутреннихъ слоевъ, одинъ слой ея самой и одинъ слой Христа измъняются на одно мгновеніе въ свъть и въ образь возрождаемаго человъка, который послъ этого навсегда остается, въ младенческомъ видъ, внутри Маргариты, [въ тъхъ слояхъ ея, которые погружены въ слои Христа]. Такимъ образомъ каждый возрожденный человъкъ черезъ Маргариту соединенъ крещеніемъ и съ Рафаиломъ-Христомъ, и не такъ какъ сами Рафаиль и Маргарита возрождены, Онъ въ Отцъ, она въ Дочери, т. е. не четнымъ способомъ, а возрождениемъ четнымъ, совершенно подобнымъ первому рожденію. Но при первомъ рожденіи крещены въ матери только дътскіе духи и четные взрослые, въ Маргаритъ же всъ безъ исключенія, и взрослые нечетные, какъ другіе. [Появленіе младенческихъ духа и души новокрещенаго внутри Маргариты совершается посредствомъ сочетанія ея съ Христомъ; сообщеніе же образа его, живущаго на земль, внь новой матери его съ этимъ младенческимъ образомъ, появившимся внутри ея, совершается непосредственною силою Дочери Божіей]. Она смыкаеть лучи свъта, выдъляющіеся изъ младенческаго духа внутри Маргариты, съ лучами, выдъляющимися изъ того же духа, живущаго внъ ея, и соединяеть ими человъка небеснаго съ тъмъ же самымъ чеземнымъ, такъ что земной человъкъ, тъль, безъ въдома его самого, вающій въ смертномъ живеть общею жизнью съ самимъ собою, пребывающимъ духомъ и душой въ воскресшемъ тълъ своей новой матери. Жизнь его тамъ поддерживается питаніемъ молокомъ изъ свъта души и духа матери и сочетаніемъ ея съ отцомъ его Рафаиломъ-Іисусомъ, которое возобновляетъ въ немъ жизнь.

Духъ возрожденнаго человъка погруженъ какъ въ пред-

въчный, такъ и въ обыкновенный человъческій духъ этихъ родителей его, а душа его только въ ихъ душу.

[Каковъ бы ни былъ возрасть новокрещеннаго на землъ, младенческій ли, какъ внутри Маргариты, или взрослый, или старый, онъ и въ земномъ тълъ своемъ мгновенно измъняется духомъ и душой, какъ только его коснется тамъ снопъ свътовыхъ лучей, которымъ Дочь Божія пріобщаеть его къ нему же самому, появившемуся въ дочери Ея, церквиј; духу и душъ его сообщаются при этомъ тъ свойства, которыя они получили при новомъ рожденіи отъ Христа и Маргариты и которыя они незамътно сохраняють внутри ихъ, а потому духъ и душа его уже не тъ, какіе были до крещенія, но иные, обновленные, съ новыми свойствами, унаслъдованными отъ новыхъ родителей; прежними остаются только личная идея и личный образъ человъка, но изъ нихъ устранено все, что вслъдствіе первороднаго гръха мъшало имъ быть самими собою, въ истинномъ, неискаженномъ, чистомъ видъ ихъ, и къ нимъ привито все, что способствуетъ имъ быть воистину самими собою; такъ что послъ крещенія личная идея человъка еще болъе получаеть особенный личный отпечатокъ свой]. [Въ этомъ и есть главное и важнъйшее дъйствіе крещенія и свойство каждаго человъка, только что получившаго вторыхъ родителей, въ лицъ Рафаила и Маргариты, кромъ первыхъ, произведшихъ его въ несовершенномъ видъ 1.

Объ этомъ и сказалъ Самъ Христосъ: "истинно, истинно говорю вамъ: если кто не родится свыше, не можетъ увидъть царствія Божія".—"Если кто не родится отъ воды и Духа, не можетъ войти въ царствіе Божіе. Рожденное отъ плоти есть плоть; а рожденное отъ Духа есть духъ. Не удивляйся тому, что Я сказалъ тебъ: должно вамъ родиться свыше". Еще сказалъ Онъ: "если не обратитесь и не будете, какъ дъти, не войдете въ царствіе небесное". Это сказано не только о дътской невинности, но и о возрожденіи отъ Него младенческимъ духомъ.

Въ чемъ же состоитъ новое наслъдство Христа, Сына Божія, второго отца каждаго крещенаго духа? Оно состоить въ томъ, что уничтожает наслъдственный отъ Адама зародышъ зла, сперва въ идеъ духа и потомъ во всемъ свътовомъ составъ человъка, преспкает для будущихъ временъ послюдствіе этого зародыща, бользнь и смерть, и сообщаеть человьку наслідственную оть Христа способность воскреснуть вы такомы тілі, которое ни страдать, ни умереть не можеть.

Рафаилъ воплотился Божественнымъ Духомъ Своимъ отъ чрева матери, въ младенческомъ образъ Своемъ, и переходилъ Имъ ко взрослому Божественному образу Своему постепенно. вмъстъ съ развитіемъ Своего человъческаго духа, души и тъла. Оттого и человъческій духъ, и душа Его, уже родились безъ всякаго зародыша зла, въ смыслъ склонности къ гръху, которая совершенно уничтожилась въ нихъ отъ одного только соединенія ихъ еще въ чревъ матери съ Божественнымъ Его Духомъ; Духъ-Рафаилъ изгналъ изъ духа-Іисуса все гръховное, и, такъ сказать, насквозь прожегъ его Собою.

Но тогда не уничтожился еще въ человъческомъ духъ-Іисує зародышь зла въ смыслі неспособности духа охранить тёло оть бользни и смерти и увеличить жизненную силу души. (Христосъ Самъ не нуждался ни въ какомъ очищеніи оть гръха, ибо быль уже оть рожденія не способень гръшить и не имълъ въ себъ зародыща гръха, съ которымъ долженъ бы былъ бороться внутри Себя, такъ что при искушеніи Своемъ оть сатаны Онь боролся со зломъ не внутри, а внъ Себя); но Онъ еще нуждался въ очищеніи отъ наслъдственной человъческой способности страдать тъломъ и умирать; гръха въ Немъ не было, но было наказаніе за гръхъ. (заключающееся въ гръхъ, какъ естественное послъдствіе его, какъ дъйствіе въ причинъ; не унаслъдовавши причины наказанія оть человіческих предковь Своихь, Іисусь унаслъдовалъ дъйствіе ея). Но когда Онъ пострадалъ и умеръ, то страданіе и смерть Его, (въ наивысшей степени незаслуженныя, при отсутствіи въ Немъ даже зародыша грізка, въ наивысшей степени добровольныя, при Его всемогуществъ отъ нихъ избавиться, и въ наивысшей степени самоотверженныя, при ихъ ненадобности для Него Самого, вследствіе ненадобности для Него Самого Его воплощенія) достигли въ Немъ и наивыстей степени очистительной силы: Овъ умерь, унося въ духъ Своемъ и въ душъ Своей способность облечься въ такое тъло, которое уже не имъло смертоноснаго устройства Адамова тъла послъ гръха; тъло Его съ тъхъ поръ, какъ Онъ воскресъ, гораздо больше проникнуто душой Его, и душа Его гораздо больше проникнута Его духомъ, чъмъ было у Адама даже до гръха; (оттого духъ Его настолько увеличиваеть и обновляеть жизненную силу души, что душа, тъсно и неразрывно соединенная съ тъломъ, не дастъ ему разрушиться во въки въковъ и сама никогда не отдълится отъ духа). (Все это произвела въ Іисусъ животворная очистительная сила Его страданій и смерти, чъмъ и пресъкла для Него разъ навсегда необходимость страданій и смерти тъла въ будущемъ).

Дъти Его по крещенію, какъ только возрождаются въ Немъ измъненіемъ Его свъта и свъта Маргариты въ ихъ свъть, то немедленно такъ же, какъ и Онъ при Своемъ рожденіи, уже не имъють въ себъ даже зародыша гръха; ихъ духъ и душа мгновенно становятся такими же чистыми, какъ у перваго человъка до его паденія, и духъ ихъ становится воистину самимъ собою; этого не могла бы достигнуть въ нихъ одна чистота Іисуса и они бы не могли тогда уподобиться Ему, достигаетъ же этого въ нихъ цълебная сила Его страданій и смерти, которая, какъ сильнъйшее противоядіе очищаетъ ихъ; но и тогда еще остается въ нихъ способность болъть и умирать, ибо очистительная сила искупленія Христова сперва дъйствуетъ только на зародышъ гръха, но не на зародышъ болъзни и смерти, какъ и въ Немъ Его Божескій духъ уничтожилъ сперва только гръхъ, а не смерть.

Смерть уничтожается въ нихъ тогда, когда войдеть въ силу унаслъдованная отъ Христа способность воскреснуть въ новомъ, одухотворенномъ тълъ, и когда воскресшее тъло ихъ получить отъ Него тъ же самыя свойства въчной жизни, въчной неразрывности съ душой, и черезъ нее съ духомъ, какія имъеть уже Его тъло.

"Первый человъкъ, Адамъ, сталъ душею живущею; а послъдній Адамъ есть духъ животворящій. Первый человъкъ изъ земли перстный; второй человъкъ Господь съ неба. Каковъ перстный, таковы и перстные; и каковъ небесный, таковы и небесные. И какъ мы носили образъ перстнаго, будемъ носить и образъ небеснаго". (1 Кв. XV, 45—49).

Но и теперь, пока смерть еще дъйствуеть въ тълахъ крещеныхъ дътей Христовыхъ, она уже не имъеть для нихъ всъхъ своихъ послъдствій: внутри Маргариты душа ихъ никогда не отдъляется отъ духа и не выходить изъ души матери, оттого и отдъленная отъ духа внъ матери, усопшая душа ихъ, подъ вліяніемъ лучей, идущихъ къ ней отъ живой души, пребывающей въ матери, никогда не доходить до такой потери сознанія какъ некрещеная душа, и жизнь ея самой, не прекратившись внутри Маргариты, постоянно снова сообщается ей.

"Истинно, истинно говорю вамъ, кто соблюдетъ слово Мое, тотъ не увидитъ смерти во въкъ", сказалъ Христосъ объ этомъ, т. е. не только не увидитъ смерти послъ воскресенія, но и раньше воскресенія тъла отчасти не увидитъ ея, вслъдствіе непрерывнаго общенія духа съ душой, черезъ Маргариту.

Но благодатнымъ дъйствіемъ крещенія пользуется только тоть, кто приносить плоды его и самъ не нарушаєть своего общенія съ Рафаиломъ-Христомъ и Маргаритой. Общеніе это дается во время таинства крещенія всъмъ одинаково, но всякій можеть или сохранить, или нарушить его.

"Пребудьте во Мнъ, и Я въ васъ", сказалъ Іисусъ, т. е. пребудьте во Мнъ младенческимъ духомъ вашимъ, погруженнымъ въ Меня, а Я пребуду въ васъ обрученіемъ Моего духа съ вами (черезъ образъ Маргариты, съ двухъ сторонъ облегающій Его образъ). (Это послъднее соединеніе свойственно и безъ крещенія каждому духу, и ангелу, и человъку, и при рожденіи дается каждому, какъ было еще до сотворенія міра, такъ что и не знающій истиннаго Бога по природъ, отъ рожденія, имъетъ въ себъ изображеніе Его и Церкви Его, пока не потеряетъ ихъ по своей винъ). (Пребываетъ же во Христъ и Христосъ въ немъ только тотъ, который остается самимъ собою, какимъ родился крещеніемъ отъ Него, и который, живя по слову Его, не допускаетъ зло внутрь самого себя).

Крещеніе ставить человъка въ такія условія жизни, что онъ уже не имъеть необходимости бороться съ гръхомъ внутри себя, ибо внутренно онъ съ минуты крещенія совер•шенно чисть; онъ уже не потомокъ Адама, а родной сынъ Рафаила-Іисуса.

Но такъ какъ зло уничтожено только внутри новокрещенаго, а не внѣ его, въ другихъ людяхъ и въ самомъ мірѣ тѣлесномъ, то зло немедленно стремится проникнуть въ него опять, извнѣ его. Не пустить это зло въ себя и остаться на всегда такимъ же чистымъ, какъ въ минуту крещенія,

для сына Христова вполнъ возможно; что было невозможно для имъющаго наслъдственный зародышь гръха въ себъ, такъ что трудно было даже не дать ему разростись, а не только искоренить его въ себъ, до полной чистоты, то возможно для не имъющаго гръха по наслъдству.

можно для не имъющаго гръха по наслъдству.

Но и это возможное охранение себя отъ внъшней заразы почти никогда не удается человъку. Онъ все-таки тъмъ или инымъ путемъ заразится отъ существующаго зла и начинаетъ гръшить снова, уже не наслъдственно, а лично, за свой счетъ.

Большек частью человъкь впадаеть вь гръхъ вслъдствіе разныхъ страданій, которымъ подвергается въ испорченномъ міръ; (онъ малодушествуеть, не возносится душой къ духу своему, а духомъ къ возрожденному на небесахъ своему духу, и въ ослабленный уныніемъ, падающій духъ легко проникаеть зараза). Тогда лучи, связывающіе земного человъка съ нимъ самимъ, крещенымъ на небесахъ, блъднъють и чъмъ больше человъкъ гръшить, тъмъ слабъе дъйствують: если же человъкъ гръшить, тъмъ слабъе дъйствують: если же человъкъ гръхами своими совершенно искажаеть свой личный образъ, такъ что въ немъ уже появляется изнанка его самого,—ибо каждый свътлый духъ ангельской природы имъеть въ міръ тьмы свою изнанку, какъ сатана послъ паденія своего есть изнанка себя самого до паденія, и отъ человъка зависить никогда не осуществлять этого другого образа своего—тогда соединительные лучи совсъмъ прерываются, и токъ свъта ихъ больше не дъйствуеть на человъческій духъ.

Но пока человъкъ въ тълъ, эти лучи могуть опять сомкнуться, и этотъ токъ можетъ возобновиться отъ раскаянія и обращенія его; если же смерть застигнетъ его разобщеннымь съ самимъ собою, и лучи его прерванными, и токъ свъта не дъйствующимъ, и образъ Божій, обрученный съ нимъ, исчезнувшимъ изъ него, тогда ужъ для него нътъ надежды: онъ погибнетъ отъ недостатка общенія съ Христомъ и отъ неимънія наслъдства жизни въчной: "Кто не пребудеть во Мнъ, извержется вонъ и засохнетъ, какъ вътвь, а такія вътви собираютъ и бросають въ огонь, и онъ горятъ".

Внутри Маргариты младенческій духъ каждаго человѣка всегда остается свѣтлымъ и непорочнымъ, и какъ только смыкаются лучи его, такъ эта непорочность его самого благодатно и цѣлебно дѣйствуетъ на грѣшника.

При разобщение его съ самимъ собою, средствомъ для изгнанія изъ него допущеннаго въ него зла, какъ бы противоядіемъ отъ заразы, имъ воспринятой, служить опять страданіе, терпѣливое, добровольное и съ сознаніемъ его заслуженности; оно обновляеть духъ человѣка и снова приближаеть его къ самому себѣ, а чрезъ то и къ общенію съ Христомъ, такъ какъ въ крещеномъ человѣкѣ зло не наслѣдственно, то покорное страданіе его можеть безслѣдно изгнать зло изъ него, до первой первобытной его чистоты. Не искупительную силу имѣють для согрѣшившаго человѣка его страданія, ибо искупить его отъ грѣха и смерти могли только страданія Христовы, а возсоединительную силу, для того, чтобъ въ немъ снова могло дѣйствовать искупленіе Христово,

(и чтобъ духъ его снова почувствовалъ наслъдственную отъ Христа склонность свою къ добровольному страданію и самоотверженію, предохраняющему отъ гръха, и потому всегда полезному для человъка, даже если онъ еще не гръшилъ).

§ 12. До общаго воскресенія, дѣти Рафанла и Маргариты по крещенію пребывають въ нихъ только духомъ и душой, какъ при жизни ихъ въ плотскомъ мірѣ, такъ и послѣ смерти, въ безплотномъ мірѣ.

Потому Рафаилъ и Маргарита, не рождая еще сложнаго, внъшняго тъла своихъ дътей, и сами до извъстнаго времени сочетались другъ съ другомъ только свътовыми частями. (Воскресшія же внёшнія тёла ихъ были еще чужды этого соединенія). При жизни Маргариты на землі, въ ней, по общему закону женщины четнаго духа, какъ только она достигла своего предъла, четырнадцати лътъ, зародился отъ Іисуса, пребывавшаго въ ней, сынъ ихъ, духъ четный, имъющій жену, сокровенно пребывающую внутри его; но такъ какъ она съ Іисусомъ плотью не сочеталась (ибо окверненный гръхомъ бракъ по плоти быль бы недостоинъ Его), то сынь ея не родился оть нея, а остался въ ней до ея смерти зарожденными духомъ, душой и свътовымъ тъломъ. (Духомъ онъ зародился отъ обоихъ естествъ Іисуса, отъ Божескаго и оть человъческаго, а животной душой и свътовымъ тъломъ отъ Его души и свътового тъла, вслъдствіе невидимаго сочетанія Его съ Маргаритой всёми этими частями Его существа). Когда она воскресла въ третій день, то свътовое тьло

этого Сына ея снова зародилось въ ней, (и съ тъхъ поръ и свътовымъ тъломъ она сочетается съ Христомъ, какъ и до смерти ея было, что имъетъ значеніе только для жизни этого сына ея, но для дътей ея, возрожденныхъ крещеніемъ, лмъетъ значеніе одно сочетаніе ея души и духа, ибо свътовое, образное тъло ихъ также еще не рождается отъ нея, какъ и сложное, внъшнее). Остальнымъ же составомъ, не свътовымъ, она до времени еще не соединялась съ Христомъ, почему и сынъ Его еще не родился отъ Него; (онъ не родился отъ Него ни одною частью своею, не исключая духа, а все еще пребываетъ только внутри матери), ибо ему надлежитъ тогда лишь появиться и духомъ внъ ея, когда отъ Христа и отъ нея родится сама внъшняя плоть его. Это будетъ не за долго до кончины міра, которой непремънно должно предшествовать рожденіе его.

"И явилось на небъ великое знаменіе: жена, облеченная въ солнце; подъ ногами ея луна, и на главъ ея вънецъ изъ двънадцати звъздъ (колънъ Израилевыхъ, возрожденныхъ въ ней). Она имъла во чревъ и кричала отъ болей и мукъ рожденія".—"И родила она младенца мужескаго пола, которому надлежитъ пасти всъ народы жезломъ желъзнымъ, и восхищено было дитя ея къ Богу и престолу Его". (Апокалипсисъ, XII, 1. 2. 5). Это пророчество относится именно къ будущему рожденію сына Іисуса Христа и Маргариты.

До того времени, какъ этому надлежало сбываться, она была духомъ и всъми свътовыми частями женой Іисуса Христа, (какъ и отъ въка была женой Его Божественнаго Духа своимъ предвъчнымъ духомъ); но внъшнимъ, не свътовымъ составомъ, она была только Его невъстой; оттого Св. Писаніе много разъ называеть Іисуса Христа женихомъ, а церковь невъстою, и Самъ Онъ, говоря о Себъ, называеть Себя такъ.

Въ настоящее время приблизилось рождение сына ихъ, предвъщающее кончину міра, и Маргарита уже зачала самую плоть его, ибо она теперь еще болъе сдълалась женою Сына Божія, и лишь самою послъднею частью существа своего осталась Его невъстой.

Воскресшее тъло Іисуса Христа, по которому Онъ названъ небеснымъ, а не перстнымъ человъкомъ, во многомъ не такое тъло, какое Онъ имълъ до Своей смерти. Имъя свойство

безсмертія, вслъдствіе того, что оно больє проникнуто началомъ жизни и тъснъе соединено съ душою и духомъ, оно имъетъ еще новое свойство проницаемости, дълающее его сходнымъ съ духовнымъ веществомъ или съ невидимымъ плотскимъ свътовымъ.

При явленіяхъ Своимъ ученикамъ послѣ воскресенія, Інсусь свободно проникаль теломь Своимь черезь запертыя двери, внезапно представлялся имъ среди комнаты при запертыхъ дверяхъ и также внезапно исчезалъ. О томъ, что и всъ другія тыла, по наслъдству оть Него, не такія будуть въ переустроенномъ міръ, какъ теперь, апостолъ Павелъ подробно и ясно говорить: "Стется въ тлении, возстаеть въ нетлъніи; съется въ уничиженіи, возстаеть во славъ; съется въ немощи, возстаеть въ силъ".--"Но то скажу вамъ, братія, что плоть и кровь не могуть наслідовать царствія Божія (т. е. въ теперешнемъ видъ) и тлъніе не наслъдуеть нетлънія. Говорю вамъ тайну: не всъ мы умремъ, но всъ измънимся. Вдругъ, во мгновеніе ока, при послъдней трубъ ибо вострубить, и мертвые воскреснуть нетлънными, и мы измънимся. Когда же тлъніе сіе облечется въ нетлъніе, и смертное сіе облечется въ безсмертіе, тогда сбудется слово написанное: поглощена смерть побъдою". Эти мгновенно измънившіяся тъла будущаго міра будуть невидимы для нынъшняго смертнаго глаза человъческаго, вслъдствіе новыхъ свойствъ своихъ.

Впрочемъ весь составъ человъческаго тъла будетъ тоть же самый, какъ и теперь, и все устройство его будетъ почти такое же, съ костями, жилами, мозгами, мясомъ, кровью и кожею, и сравнительная степень плотности всъхъ этихъ частей тъла между собою будетъ та же самая; но свойства этого тъла, нынъшней природъ неизвъстныя, поставять его во многихъ отношеніяхъ на одну ступень съ духомъ.

Къ такимъ свойствамъ будетъ принадлежать и проницаемость тогдашнихъ тълъ, подобно свътовымъ тъламъ, они будутъ способны совмъщаться съ другими веществами и между собою; извъстно, что и воскресшее тъло Іисуса стало проницаемымъ. Когда Онъ дълался видимымъ и осязаемымъ для Своихъ учениковъ, это происходило оттого, что частицы Его тъла, по волъ Его, дълались менъе подвижными, и въ нихъ пріо станавливалось дъйствіе законовъ будущей при-

роды, а потому тѣло Его и дѣлалось на время доступнымъ внѣшнимъ чувствамъ смертныхъ людей; когда же Онъ исчезалъ у нихъ изъ виду, то тѣло Его мгновенно теряло всѣ прежнія свойства свои, бывшія до воскресенія, и снова становилось причастнымъ новому міру своему, уходило въ свой міръ.

Маргарита ни разу видимой и осязаемой не дѣлалась, и все время, когда Онъ не показывался ученикамъ Своимъ, до вознесенія Своего, Онъ быль на землѣ съ нею, и могъ бывать и близко къ ученикамъ Своимъ, только они этого не знали.

Посредствомъ этой-то проницаемости ихъ теперешнихъ тѣлъ, въ недавнее время совершилось болѣе тѣсное соединеніе ихъ, достаточное для рожденія ихъ сына, предсказаннаго въ Апокалипсисѣ: сердца ихъ вошли одно въ другое, и кровь ихъ слилась (и кровообращеніе ихъ на это времи стало общимъ, соединеннымъ); это было сочетаніе крови ихъ, (повторяющееся теперь каждый разъ при сочетаніи ихъ духа), и отъ этого соединенія ихъ крови долженъ родиться ихъ сынъ, тѣло котораго Маргарита зачала.

(Потому теперь не только духовнымъ и свътовымъ составомъ, но и кровью она ужъ сдълалась женой Іисуса; только плотью она еще Его невъста).

Когда же наступить время воскресенія мертвыхъ, то тѣла ихъ, по своей легкости, подвижности и проницаемости, сольются, повторенныя одно въ другомъ, и какъ духомъ и душой такъ и всею плотью они будутъ другъ въ другѣ Онъ въ ней и она въ Немъ, двумя существами въ одной плоти.

(Это будеть благодаря тому, что) воскресшее тъло, кромъ свойства проницаемости и совмъстимости, имъеть еще то общее свойство съ духомъ, что можетъ повторяться, вслъдъ за духомъ въ одно время въ разныхъ мъстахъ;

[ибо подвижность частицъ его весьма велика; какъ Христосъ произвольно могъ уменьшать и увеличивать внутреннюю подвижность частицъ Своего тъла, такъ всякое, по образцу Его, воскресшее тъло, можетъ посредствомъ повторенія однъхъ и тъхъ-же частицъ появляться одновременно въ разныхъ мъстахъ и посредствомъ прекращенія этого повторенія снова быть только въ одномъ мъстъ (кромъ своего постояннаго пребыванія въ какомъ либо другомъ существъ)].

Тогда возрожденныя діти Христа и Церкви почувствують себя, чрезъ мать свою, не только въ душі и духі Христа, но и въ воскресшемъ тілі Его, въ томъ экземплярі его, который невидимо будеть заключаться въ тілі ихъ матери.

При этомъ въ усопшихъ душахъ дътей ихъ тотчасъ увеличится начало жизни, и души ихъ снова соединятся съ духомъ, и облекутся въ нетлънныя тъла, частицы которыхъ онъ соберутъ вокругъ себя изъ окружающей природы, 1) со всъми ихъ прежними личными свойствами, 2) [со всъми относительными качествами простъйшихъ свътовыхъ началъ, 3) но и съ новыми наслъдственными свойствами: проницаемости, соемъстимости и подвижности;] и тотчасъ, подобно тому, какъ душа и духъ ихъ возрождены во Христъ черезъ Церковь, возродятся въ Немъ черезъ нее и тъла ихъ:

тъло каждаго изъ нихъ будетъ повторено въ младенческомъ возрастъ;

каждый человъкъ воскреснеть въ томъ возрастъ тъла, который соотвътствуеть предълу возраста его духа, хотя бы онъ его не достигъ на землъ, или хотя бы пережилъ его; кромъ того онъ будеть одновременно жить и внутри Маргариты младенческимъ тъломъ, каковъ бы ни былъ его возрасть внъ ея.

По совмъстимости воскресшихъ легкихъ тълъ, которою они равны духовному свъту, всъ эти младенческія тъла *тысячами тысяча* пребудуть въ Маргаритъ въ томъ же положеніи, какъ и духъ ихъ, не мъшая одни другимъ, и произвольно могутъ быть видны въ ней одни черезъ другія и могутъ быть не видны, несмотря на постоянно одинаковую прозрачность тъла ихъ матери.

Этимъ пребываніемъ въ родителяхъ своихъ Христь и Церкви воскресшіе люди будуть постоянно чувствовать въ себъ обновленіе жизни въчной, обновленіе бодрости и радости духа и тъла, и черезъ это сама плоть пріобщится къ духовной природъ, по которой родители не разъ навсегда производятъ жизнь своихъ дътей, а постоянно все снова поддерживаютъ и обновляють ее.

Сочетаясь свътовыми изображеніями своими, духовными и плотскими, Рафаиль и Маргарита, однажды соединившись другь въ другъ тълами, будуть сочетаться и всъми части-

цами подвижной плоти и крови своей, которыя такъ же, какъ и духъ, будутъ извъстное время изливаться однъ изъ другихъ и снова погружаться однъ въ другія. Это движеніе тълъ ихъ, черезъ правильные промежутки времени, будуть отдаваться во всъхъ воскресшихъ и возрожденныхъ людяхъ, во всей церкви—общинъ, черезъ младенческія тъла ихъ, и они будутъ въ это время чувствовать въ себъ приливъ обновленной жизни.

Это и будеть тымь "бракомъ Агнца" и "бракомъ царскаго сына", тымь полнымь соединениемь Христа съ Церковью, при наступлении жизни вычной, о которомъ такъчасто говорить Св. Писание, называя это великой тайной.

Но ни одно ощущение плоти не только не будеть чувствоваться отдѣльно отъ духа [чего не было и у Адама до грѣха], но не будеть безъ того, чтобъ не поглощалось вполнѣ ощущениемъ духа; всю жизнь своей плоти, и питание и дыхание, и обновление во Христъ человъкъ будетъ чувствовать только черезъ духъ свой, [а непосредственныя жизненныя отправления плоти не будутъ прямо дъйствовать на чувства его, но будутъ только поддерживать связь плоти съ душой и духомъ].

Младенческія тыла дытей Маргариты молокомы тыла ея будуть питаться внутри ея, какы питается и духы ихы.

13. Кто ко дню воскресенія не пребудеть духомь въ ней, и чьи прервутся соединительные лучи съ самимъ собою, и чей духь извергнется изъ нея, тоть воскреснеть не по наслъдству жизни отъ Христа, а внѣшнею силою Божьею, которая собереть тѣло его, и такое тѣло, не живущее въ Маргаритѣ, вмѣсто того чтобъ снова и снова обновляться черезъ нее, будеть снова и снова разлагаться, по нечистотѣ своего духа; но соединеніе трехъ составовъ человѣческихъ все-таки не нарушится, разложившееся заживо тѣло снова соберется и снова разложится, и духъ, душа и тѣло будутъ мучиться одно другимъ,

Воскресеніе во Христь есть непрерывная жизнь; воскресеніе внъ Его есть непрерывная смерть, смерть не разъ навсегда, а повторяющаяся.

Кто причастенъ жизни въчной и не умреть еще ко дню воскресенія, тоть измънится мгновенно въ легкое, проницаемое и подвижное тъло, невидимое нынъшнему глазу;

измѣнится онъ вслѣдствіе прилива жизни, который сообщится ему отъ крещеныхъ на небесахъ духа и души его когда они почувствуютъ себя въ соединенныхъ тѣлахъ Христа и Церкви.

Легкость и проницаемость всёхъ младенческихъ тёлъ внутри Маргариты будеть одинакова, и они будуть степенью прозрачности равны ея собственному тёлу, но прозрачность и подвижность, и вслёдствіе этого большая или меньшая жизненность взрослыхъ тёлъ ихъ внё ея будеть не одинакова и не равна съ нею.

"Когда ты съещь, то съещь не тъло будущее, а голое зерно, какое случится, пшеничное или другое какое. Но Богь даеть ему тъло, какъ хочеть, и каждому съмени свое тъло. Не всякая плоть такая же плоть: но иная плоть у человъковъ, иная плоть у скотовъ, иная у рыбъ, иная у птицъ. Есть тъла небесныя, и тъла земныя: но иная слава небеснымъ, иная земнымъ. Иная слава солнца, иная слава луны, иная звъздъ; и звъзда отъ звъзды разнится въ славъ. Такъ и при воскресеніи мертвыхъ". [1 Кө. XV. 37—42].

[Потому неравное совершенство духа человъческаго будеть обнаруживаться и неравнымъ совершенствомъ плоти, какъ и все въ будущемъ въкъ будетъ подчинено духу].

Въ тълъ человъческомъ, пропитанномъ духомъ и имъющемъ жизнь въчную, все будеть не только чисто, какъ было до гръхопаденія въ нынъшнихъ твердыхъ тълахъ, когда ни выдъленія, ни внутренности тъла не имъли ничего отталкивающаго, но все будеть прекрасно и славно, какъ прекрасно и славно все внутри духа, гдъ каждый слой его способствуеть его общей красоть и славь, [напр. глаза, вследствіе многихъ повтореній въ обе стороны внутри духа, получають снаружи его безконечно глубокій взглядъ]. Такъ и въ тълъ, причастномъ жизни въчной, все будеть не только полезно и цълесообразно, какъ оно есть и теперь, при тлънной и немощной его природъ, но все будеть такъ же привлекательно для вибшнихъ чувствъ, какъ и у духа, не исключая выдёленій тёла, которыя при всемъ разнообразін будуть, по дъйствію на внішнія чувства, подобны теперешнему чистому здоровому воздуху]. Они будуть сливаться со свътовыми выдъленіями духа и соотвътствовать имъ.

Наобороть, въ тълъ, не причастномъ жизни, даже и то

будеть тлетворно и противно, что въ нынвшней природв противно у него только по идев, но не по внвшности, напр. выдвленія мозга сввтового твла, сопровождающія выдвленія мысли духа; всякая мысль, исходящая отъ такого человъка, будеть зловонна, и всякое чувство его сердца не дасть прикоснуться къ нему безь отвращенія.

## III. Условія духовной жизни во плоти по воскресеніи.

§ 14. Природа человъка относительно пола его будеть совершенно иная, и потому и законы семьи его будуть иные.

Тогда вступять въ силу законы семьи ангельской, духовной, и тёло не будеть въ природё своей уклоняться отъ нихъ, какъ у перваго человека, но будеть вполне и во всемъ совпадать съ ними.

Какъ духъ есть четный и нечетный оть рожденія, такъ будуть и тъла; теперешніе половые члены не войдуть въ устройство человъка, и мъсто, занимаемое ими, иначе, съ другимъ назначеніемъ наполнится и устроится изъ воскресшихъ частицъ этихъ членовъ: но четь или нечеть духа человъческаго будеть сообщаться всей плоти и крови его, во всъхъ частицахъ ихъ.

[Люди нечетнаго духа воскреснуть или измѣнятся, какъ и жили на землѣ, только обрученные свѣтовыми слоями своими съ другими, близкими имъ людьми], но какъ духъ ихъ не сливается супружескимъ крещеніемъ съ другимъ духомъ и не составляеть съ нимъ одной души въ двухъ свѣтахъ, такъ и тѣло ихъ воскреснеть или измѣнится одинокимъ; внѣшній образъ ихъ тѣла, мужской или женскій, будетъ только выражать различную идею ихъ духа, но не будетъ означать никакой разницы пола ихъ плоти.

Люди же четнаго духа воскреснуть или измѣнятся, какъ и жили на землѣ, соединенные крещеніемъ своихъ свѣтовихъ слоевъ съ четой своей и сообразно этому, и тѣло ихъ воскреснетъ или измѣнится деойным; въ наружномъ тѣлѣ каждаго изъ нихъ будетъ невидимо заключаться повторенное внутри его тѣло другого существа, четнаго съ нимъ, и оба тѣла совмѣстятся подобно тому, какъ совмѣстятся первые изъ воскресшихъ Рафаилъ и Маргарита; мужъ будетъ

въ женъ своей, и жена въ мужъ, [и при прозрачности тълъ ихъ, это совмъщение внутренняго существа съ внъшнимъ можно будетъ, по произволу, и видъть, и не видъть.

Дъти ихъ, воскресшіе съ ними или рожденные вполнъ, а не однимъ духомъ только, уже послъ воскресенія, точно такъ же повторятся и пребудуть внутри матери младенческимъ тъломъ, какъ каждый членъ церкви въ Маргаритъ, но только нечетные дътскаго предъла и четные взрослые, по первобытному духовному закону, а не всъ безъ исключенія, какъ въ Маргаритъ.

Сочетаніемъ тѣлъ родителей будеть сообщаться ихъ жизнь дѣтямъ ихъ, наравнѣ съ жизнью духа, при сочетаніи духа, и оттого обновленіе жизни въ четныхъ существахъ и въ нечетныхъ дѣтскихъ будетъ двоякое: одно въ Христъ внутри Маргариты, другое въ первыхъ родителяхъ ихъ.

Всѣ поколѣнія духовъ, происшедшія отъ рожденія духовъ дѣтей, послѣ смерти матери, при воскресеніи умершихъ родоначальниковъ или родителей своихъ, получать душу и тѣло; прямыя дѣти ихъ ту душу, которая уже была въ усопшей душѣ матери, а потомки вновь только родившуюся, въ минуту воскресенія предковъ. Но новыми поколѣніями жившіе на землѣ не размножатся послѣ воскресенія, ибо это размноженіе завершится раньше воскресенія рожденіемъ однихъ только нечетныхъ духовъ.

[У матери, не достигшей предъла своего возраста на землъ, дъти и зарождаются и рождаются духомъ уже послъ смерти ея, когда духъ каждаго человъка является въ своемъ настоящемъ видъ, хотя бы человъкъ умеръ, едва успъвъ родиться; потому такая мать родить остальныя части дътей своихъ, когда воскреснетъ въ предълъ своего возраста, и тогда воплотится духъ ихъ.]

Люди, рожденные на землъ плотью не отъ природнаго своего отца, а отъ мужа по плоти своей матери, возродятся и плотью послъ воскресенія въ природномъ отцъ своемъ, такъ какъ только съ нимъ будетъ соединена мать ихъ.

Потому семья человъческая распредълится совершенно иначе, не по видимому родству плоти, а по внутреннему, истинному родству духа: 1) бывшіе супругами на землъ только по плоти, будуть только обручены свътовыми слоями, какъ брать 'и сестра; 2) бывшіе дътьми и родителями

другь друга по плоти, а по духу братьями и сестрами, а такъ же пріемные по плоти родители женщины четнаго духа будуть соединены обрученіемъ младенческихъ свѣтовыхъ образовъ дѣтей въ родителяхъ, какъ было и на землѣ; благодаря чему не нарушится и тогда воспоминаніе о временной, видимой нынѣ земной семьѣ и останется въ силѣ родство ея;

но невидимая, болье тьсно связанная семья, при живомъ чувствъ духа въ воскресшемъ тълъ, найдетъ каждая сама себя въ жизни въчной, и мужъ съ женой, и дъти съ родителями узнають другъ друга и соединятся, какъ бы они ни были разлучены временемъ или пространствомъ на теперешней землъ.

Когда Христосъ въ отвътъ саддукеямъ, спрашивавшимъ Его, котораго изъ семи мужей своихъ женщина будеть женою въ воскресеніи, сказалъ, что "въ воскресеніи не будуть жениться, ни замужъ выходить, а будутъ пребывать, какъ ангелы на небесахъ", то этотъ отвътъ для людей не имълъ полнаго своего смысла, ибо они долго еще не могли знать, какъ "пребываютъ ангелы на небесахъ" и какъ рождается духъ безплотный;

но для невидимыхъ лукавыхъ духовъ, искушавшихъ Его устами саддукеевъ, этотъ отвътъ имълъ неопровержимый, обличительный смыслъ, ибо они знали, какъ пребываютъ ангелы, и ихъ дъломъ было, что человъкъ пересталъ знатъ законы своего духа и плотью удалился отъ нихъ, вкусивши отъ дерева познанія, которое для всъхъ потомковъ Адама стало деревомъ глубокаго незнанія самого себя;

ихъ вопросъ доказывалъ злорадство передъ Нимъ, что имъ удалось осквернить супружескую любовь на землъ;

отвътъ Христа доказывалъ имъ, что Онъ ихъ понимаетъ, а краткость отвъта, не вредившая истинъ, пресъкла всякіе дальнъйшіе, преждевременные вопросы людей.

Теперь, когда тайны духовнаго міра болье раскрыты, отвъть Христа имъеть такой смысль: въ воскресеніи будуть иные законы природы, чъмъ ть, по которымъ теперь женятся и выходять замужъ; потому, жена семи мужей, если она нечетный духъ, не будеть ничьей женою; если же она четный духъ, то она будеть женой, только не нынъшнимъ, а инымъ способомъ, того изъ нихъ, изъ части души котораго она создана, или ни одного изъ нихъ, а совсъмъ дру-

гого. Соединеніе плотью воскресших влюдей не будеть бракомъ въ нынішнемъ смыслів, когда онъ произволенъ, а будеть лишь участіемъ внішняго тівла въ томъ соединеній внутренняго світового тівла и духа, которое существуєть и нынів, отъ рожденія, у нівкоторыхъ.

Первымъ человъкомъ, который родится въ воскресенін, будеть сынъ Інсуса Христа, зарожденный при жизни Его на землъ; и онъ будеть послъднимъ человъкомъ, который родится въ мукахъ матери своей, ибо всъ другія воскресшія матери, возрожденныя въ ней же, будуть рождать своихъ не рожденныхъ раньше дътей уже при полномъ совмъщеніи своего тъла съ тъломъ отца ихъ, такъ что рожденіе дътей ихъ будеть мгновенно, какъ рожденіе духа;

Маргарита же родить первенца своего только оть сліянія кровью съ отцемъ его, [и рожденіе его будеть медленно и трудно (инымъ способомъ, чъмъ нынъшнее, ибо и самое устройство тъла не во всемъ нынъшнее)],

Этоть сынь ея сдълается родоначальникомъ булущихъ поколъній человъческихъ, не воскресшихъ и не рожденныхъ между смертью и воскресеніемъ однимъ только духомъ, а рожденныхъ впервые въ новомъ міръ, съ новой природой тъла, [поколънія эти произойдутъ совершенно такъ-же, и по тъмъ-же самымъ законамъ, какъ произошли поколънія ангельскія до сотворенія стараго міра];

жена сына Маргариты выдълится изъ него, какъ духомъ, такъ и тъломъ, вскоръ послъ рожденія его.

## IV. Условія духовной жизни въ новомъ міръ.

Подобно этой первой четь, каждая чета будеть рождаться вмъстъ, отъ однихъ и тъхъ-же общихъ родителей, и жена будеть выдъляться изъ мужа еще въ младенчествъ и расти вмъстъ съ нимъ:

нечетные братья и сестры и теломъ будуть выделяться другь изъ друга, братья изъ братьевъ, сестры изъ сестеръ, а не воплощаться отдельно отъ духа;

дъти, рожденные прямо отъ матери, и тъломъ будуть пребывать въ ней, всъ совмъстно;

рожденіе ихъ будеть мгновенное, одновременно внутри ея и внъ ея, съ той только разницей отъ духа безплотнаго,

что и внъ матери они также родятся младенцами и постепенно будуть достигать своего возраста.

Тъло не будеть выростать дальше дътскаго предъла духа и старъться дальше взрослаго.

Младенцы могуть повторяться внѣ матери, какъ на иконахъ Маріи.

Размноженіе каждой четы будеть ограничено извъстнымъ числомъ дътей, и сочетаніе ея будеть обновлять ихъ жизнь.

Словомъ, вся жизнь тъла будеть устроена по образцу духовной жизни, кромъ возраста новорожденныхъ.

Жилищемъ воскресшаго человъчества и первыхъ поколъній заново рожденнаго будеть та-же земля, какъ и теперь, но переустроенная, и гораздо большаго размъра: она будеть равна нынъшнему небу, раю Божьему, съ которымъ совершенно совмъстится; на ней явится воскресшая природа всъхъ временъ земного шара, и каждый человъкъ, въ какое-бы время ни жилъ на землъ, найдеть на ней свою родину. И тварь воскреснеть, по Писанію.

Эта будущая земля, такъ же какъ и мать воскресшихъ, Маргарита, названа въ Апокалипсисъ Новымъ Герусалимомъ. Новый Герусалимъ имъетъ потому три значенія: 1) это сама церковь—Маргарита, съ несмътными тысячами дътей внутри ея, 2) это разсыпанная внъ ея церковь—община изъ ея дътей, и 3) это жилище церкви, земля будущаго міра;

[въ послъднемъ значеніи, "городъ нисходящій съ неба", это духовная природа рая Божьяго, которая сольется съ плотской природой рая человъческаго, и будуть небо и земля въ одномъ мъстъ, и Богъ въ одномъ мъстъ съ людьми].

[Церковь не однимъ только внѣшнимъ образомъ погруженія младенческихъ духовъ и тѣлъ будетъ собрана въ своей матери: духовныя души или личныя идеи всѣхъ возрожденныхъ дѣтей ея заключаются въ ея общей духовной душѣ или идеѣ, принадлежа къ которой-нибудь изъ семи основныхъ идей ея и входя въ составъ ея духовнаго свѣта; отдѣльное лицо каждаго члена церкви выражаетъ только отдѣльную идею его, а лицо Маргариты выражаетъ совокупность всѣхъ этихъ отдѣльныхъ идей и всѣ ихъ собираетъ въ себѣ; потому и воскресшая плоть ея соединить въ себѣ свойства всѣхъ возрожденныхъ въ ней тѣлъ дѣтей ея, какъ свѣтъ ея духа соединяетъ всѣ ихъ идеи.

Она единственная изъ воскресшихъ женъ родить сына раньше полнаго соединенія своею плотью со своимъ мужемъ]; потому она единственная изъ нихъ родить послъ полнаго соединенія съ нимъ такихъ дътей, которыя раньше ея воскресенія не были зарождены въ ней;

[первенецъ ея родится отъ сочетанія ея только кровью, остальныя же дѣти отъ сочетанія и плотью, и кровью,] Ихъ будеть у нея двѣнадцать, такъ что по числу ихъ Христосъ и она суть дерево жизни, "двѣнадцать разъ приносящее плоды, дающее на каждый мѣсяцъ плодъ свой". [Апокалипсисъ XXII. 2.]

- § 15 "Побъждающему дамъ вкушать отъ дерева жизни, которое посреди рая Божія", [Апок. ІІ. 7.] говорить Іисусъ. Это дерево жизни Онъ Самъ, по сочетанію духа Его съ Маргаритой, которое будеть чувствоваться всъми возрожденными крещеніемъ дътьми Его.
- § 16. "Побъждающій не потерпить вреда оть второй смерти", [Апок. II. 11.] т. е. оть непрерывно повторяющагося разложенія всякаго тъла, не живущаго въ Маргаритъ.
- § 17. "Побъждающему дамъ вкушать сокровенную манну, и дамъ ему бълый камень и на камнъ написанное новое имя, котораго никто не знаеть, кромъ того, кто получаетъ". [Апокал. II 17]. Манна сокровенная есть тъло Христово, таинственно заключенное, со дня общаго воскресенія, вътълъ Маргариты, и которое будуть вкушать, т. е. чувствовать въ себъ, и она сама, и, черезъ нее, всъ дъти ея, въобщемъ имъ всъмъ тълъ ея, матери церкви. Бълый камень есть камень церкви соборной, нынъшнее откровеніе Послъдняго Завъта, бълый, по соборному цвъту идеи матери-церкви. Новое имя, никому донынъ неизвъстное, есть, какъ уже сказано, имя Маргариты, церкви-женщины.
- 18. "Кто побъждаеть и соблюдаеть дъла мои до конца, тому дамъ власть надъ язычниками. И будеть пасти ихъ жезломъ желъзнымъ, какъ сосуды глиняные, они сокрушатся, какъ и Я получилъ власть оть Отца Моего. И дамъ ему звъзду утреннюю" (Апок. II, 26—29). Это сказано ко всякому истинному сыну Христову, ибо земной церкви изъ нихъ назначено еще въ нынъшнемъ міръ на нъкоторое время имъть власть надъ язычниками (въ широкомъ смыслъ, т. е. и надъ тъми, которые, называясь христіанами, идоло-

поклонствують предъ благами житейскими); но для будущаго въка это сказано въ особенности къ сыну Іисуса Христа, имъющему родиться передъ концомъ міра, который въ особенности соблюдеть дъла Его до конца, и будеть пасти потомковъ языческихъ народовъ "жезломъ желъзнымъ". Ему и дастъ Сынъ Божій раньше чъмъ другимъ "звъзду утреннюю", т. е. возрожденіе въ Немъ и тѣломъ, какъ духомъ, и способность, неизвъстную со времени гръха Адамова, иувствовать любовь и сочетаніе своего духа.

- § 19. "Побъждающій облечется въ бълыя одежды; и не изглажу имени его изъ книги жизни и исповъдаю имя его передъ Отцомъ Моимъ и передъ Ангелами Его" (Апок. III, 5). Бълыя одежды—это духъ и тъло Маргариты, въ которой будеть жить вмъстъ съ Христомъ, погруженнымъ въ ней, всякій, имъющій жизнь въчную. Книга жизни—также Маргарита по множеству дътей ея, имена которыхъ будутъ вълючены въ ней въ видъ младенческихъ духовъ и тъль ихъ; и всякаго, чье имя, въ видъ младенческаго образа его, найдется въ ней, исповъдуетъ Христосъ, какъ сына Своего.
- § 20, "Побъждающаго, сдълаю столномъ въ храмъ Бога Моего, и онъ уже не выйдетъ вонъ; и напишу на немъ имя Бога Моего, и имя града Бога Моего, новаго Іерусалима, нисходящаго съ неба отъ Бога Моего и имя Мое новое" (Апок. III, 12). Столномъ въ храмъ Бога Его будетъ Маргарита по таинственному заключеню въ наружномъ тълъ Христа, которое естъ храмъ Божій, и каждый изъ дътей ея, по заключеню въ ея наружномъ тълъ, которое также естъ храмъ Божій, такъ какъ внутри его пребываетъ Христосъ. Имена, написанныя на каждомъ членъ церкви, (уже объясненныя), это лица этихъ именъ (обрученныя съ нимъ слоями своими во внъшнемъ, отдъльномъ его тълъ),
- § 21. "Побъждающему дамъ състь со Мною на престолъ Моемъ, какъ и Я побъдилъ и сълъ со Отцомъ Моимъ на престолъ Его" (Апок. III, 21). Черезъ Маргариту, пребывая въ ней, всякій членъ церкви почувствуеть себя въ непосредственной близости отъ Христа, "сядетъ съ Нимъ на престолъ Его"; въ особенности же это сказано къ сыну Его, рожденному въ воскресеніи, который сядетъ съ Нимъ и наружнымъ своимъ образомъ.

## Книга III.

§ 1. Со времени появленія смерти, во всемъ мірѣ происходить съ одной стороны постепенный упадокъ жизненной силы въ одушевленной плоти и первобытной безвредности въ неодушевленной, съ другой стороны постепенный подъемъ духа человѣческаго въ борьбѣ со зломъ.

[Міръ не можеть остановиться на одной ступени, не измѣняясь; въ немъ есть постоянное движеніе, и, гдѣ это движеніе не совершенствуеть его, тамъ оно его вырождаеть, и гдѣ міръ не подымается выше, тамъ онъ падаеть ниже].

Въ міръ борятся двъ неравныя воли и силы: Богъ стремится не дать въ немъ перевъса злу надъ добромъ, сатана стремится поглотить добро зломъ.

Еслибъ было возможно, то Богъ желалъ бы постепеннымъ переходомъ преобразовать міръ, не разрушая его; Онъ все увеличивалъ бы въ немъ перевъсъ добра, пока совсъмъ не изгналъ бы зло изъ него, и тогда міръ вернулся бы къ первоначальному своему состоянію до гръха и снова сталъ бы раемъ, и вся природа въ немъ преобразовалась бы незамътно въ нетлънную.

Но такое мирное преобразованіе невозможно: ему препятствуєть свойственная человъку наклонность къ злу, дъйствующая и по искупленіи отъ первороднаго гръха, пока человъкь въ міръ; она не даеть добру взять настолько сильный перевъсь, а насиловать эту наклонность противъ воли человъка Богь не хочеть, ибо въ Его законахъ все основано на свободъ воли, и безъ свободнаго участія человъка Онъ не станеть превращать міръ въ рай, ибо цънить только то добро, которое свободно избирается Его дътьми.

Потому воздъйствіе Божіе на міръ ограничивается только тъмъ, что Онъ допускаеть упадокъ плоти и поддерживаеть подъемъ духа, настолько, чтобы добро само собою увеличивалось и сопротивленіе его злу дълалось сильнъе и упорнъе.

Конечныя же цъли Его могуть быть достигнуты не иначе, какъ полнымъ, до основанія, разрушеніемъ міра, а не постепеннымъ его измъненіемъ, и только послъ разрушенія міра эло можеть быть навсегда отділено оть добра въ простійших началахь его, сгущенных світа духовных, изъ которых тогда, по очищеніи их отъ всякой заразы, Богь создасть новый рай земной, чище и прекрасніе перваго. Это разрушеніе не противорічить свободі человіка, ибо

Это разрушеніе не противоръчить свободь человька, ибо если настолько сильный перевьсь добру, чтобь оно мирнымъ путемъ залило собою міръ, человькъ никогда не дастъ ему по собственному побужденію, въ чемъ увъренъ Богъ, то настолько сильный перевьсь онъ дастъ ему, чтобъ отъ ожесточенной борьбы его со зломъ міръ разорвался на составныя части.

Когда борьба добра со зломъ въ духѣ человѣка дойдетъ до наибольшей силы и наибольшаго ожесточенія, когда она получить равное напряженіе съ обѣихъ сторонъ, тогда и во всемъ міровомъ веществѣ, передаваясь черезѣ свѣтовыя выдѣленія человѣка, произойдетъ, въ простѣйшихъ составныхъ началахъ его, сгущенныхъ духовныхъ свѣтахъ, отчаянное столкновеніе двухъ началъ мысли, составляющей ихъ, добраго и злого, и отъ этого-то внутренняго столкновенія распадется міръ.

Начиная съ перваго дня порчи міра, все стремленіе Божіе направлено къ тому, чтобъ добро въ мірѣ увеличилось до такого столкновенія, ибо это есть наибольшее торжество добра, какого можно достигнуть на землѣ; наибольшее добро, какое можно сдѣлать въ мірѣ, это довести міръ до разрушенія, такъ какъ больше этого было бы только мирное преобразованіе его въ рай, что Самимъ Богомъ признано невозможнымъ,

И воть, постоянную заботу Бога составляють два дѣла: не дать злу такого перевѣса въ духѣ, чтобъ борьба съ нимъ добра не могла уже получить равнаго напряженія, ускорить наибольшую борьбу ихъ, которая бы сдѣлала разрушеніе и переустройство міра возможнымъ; (и чѣмъ скорѣе міръ разрушится, тѣмъ большую благодарность отъ Бога получить всякій борецъ добра, который этому поможеть, ибо Богъ не пмѣеть покоя, пока стоитъ міръ, оскверненный Его врагомъ). (См. кн, IV, NB. къ § 25 кн. IV).

Всякій, способствующій разрушенію міра, и есть тоть побъждающій, которому даны такія великія объщанія въ Апокалипсисъ.

Сатана, наобороть, зная, что превращение міра въ рап невозможно, надъется, что возможно превращение его въ адъ, безъ разрушения.

[Хотя и это послъднее противоръчить свободной волъ человъка, ибо и до этого человъкъ добровольно никогда не допустить, по врожденной склонности также и къ добру, (не къ одному злу), но то насиліе надъ свободой человъка, котораго Богъ не хочеть употребить, его-то именно и хочеть употребить сатана для торжества своего].

Самъ по себъ человъкъ никогда ни разрушенія, ни измѣненія міра не произвелъ бы, а на въкъ оставилъ бы его въ колеблющемся состояніи смѣси добра и зла, ибо и самъ человъкъ есть такая смѣсь, и онъ даже склоненъ думать, что ничто иное и невозможно.

Но внішніе толчки изъ безплотнаго міра не дадуть человіку устроить такую неопреділенную и безцільную візность.

Сатана ведеть его къ постепенному превращенію міра въ адъ, ибо гдѣ не хватить свободнаго побужденія человѣка, тамъ онъ прибѣгнеть къ насилію; Богъ же не допускаеть до этого и ведеть его, путемъ свободной борьбы, сквозь разрушеніе, въ міръ переустроенный.

Богъ осудилъ міръ и обрекъ его огню; сатана усиливается сохранить его для себя, чтобъ въчно царствовать въ немъ, воплотившись въ него. Охраненіе это имъетъ цълью также сдълать міръ въчнымъ, но не внутреннимъ нетлъніемъ, а внъшними, искусственными средствами, съ тъмъ, чтобъ въ немъ одно только существо было удовлетворено въ своемъ властолюбіи, самъ глава этого міра, во вредъ всякому дру-гому существу.

Еслибъ отъ въка сбылось невозможное, о чемъ онъ не перестаетъ жалъть, т. е. чтобъ причиною всъхъ причинь былъ онъ, то онъ осуществился бы только въ одномъ лицъ и никого не родилъ бы изъ себя, а все окружающее только сотворилъ бы изъ вещества своего, ибо такова его основная мысль

Потому единобожіе безъ принятія Святой Троицы, (хотя его Самъ Богъ отчасти, недомолвками Своими допускаль, пока человъкъ не могъ еще вмъстить ничего иного) становится, послъ откровенія о Пресвятой Троицъ, богохульнымъ:

это есть именно то, чего хотълъ бы сатана для себя, что составляеть его идею божественности.

А такъ какъ его идея не допускаетъ и рожденія отъ предполагаемаго имъ бога другихъ существъ, то такъ же богоотступно было бы сознательно - упорное отрицаніе четности Сына Божія и рожденія ангельскихъ и человъческихъ духовъ отъ Него.

§ 2. Прежде чѣмъ во всѣхъ другихъ тваряхъ быстрый упадокъ обнаружился въ животныхъ человѣческаго образа или душевныхъ людяхъ, орудіяхъ грѣхопаденія: они постепенно потеряли человѣческій образъ и выродились въ нынѣшній видъ четверорукихъ животныхъ.

Но почти до потопа они еще настолько сохраняли прежнія свойства, что и духовные люди сочетались съ ними: "тогда сыны Божіи увидѣли дочерей человѣческихъ, что онѣ красивы, и брали ихъ себѣ въ жены". Это были не всегда женщины изъ болѣе развращеннаго потомства Каина, (какъ думаютъ), но большею частью женщины животныя, безъ духа.

"И сказалъ Господь: не въчно Духу Моему быть пренебрегаемымъ человъками сими, потому что они плоть; пусть будуть дни ихъ сто двадцать лътъ". Это было первымъ вмъшательствомъ Божіимъ въ пользу начала добра, посредствомъ сокращенія жизни (противъ прежней) для смъшанныхъ дътей человъка и животнаго.

"Въ то время были на землѣ исполины, особенно же съ того времени, какъ Сыны Божіи стали входить къ дочерямъ человѣческимъ, и онѣ стали рождать имъ. Это сильные, издревле славные люди". Наслѣдуя отъ матерей только плоть и душу, люди эти укрѣплялись плотью и душою, въ ущербъ духу, и мудростью "житейскою, душевною, бѣсовскою", о которой говоритъ ап. Іаковъ, противоположною высшей, безконечной мудрости духа, міру сему не сродной, пріобрѣтали власть и знаменитость между людьми.

"И увидълъ Господь Богъ, что велико развращение человъковъ на землъ, и что всъ ихъ мысли и помышления сердца ихъ были зло во всякое время. И раскаялся Господь, что создалъ человъка на землъ, и воскорбълъ въ сердцъ Своемъ".— "И воззрълъ Господь Богъ на землю; и вотъ она растлънна: ибо всякая плоть извратила путь свой на землъ

И сказалъ Господь Богъ Ною: конецъ всякой плоти пришелъ предъ лицо Мое; ибо земля наполнилась отъ нихъ злодъяніями. И вотъ, Я истреблю ихъ съ земли". И повелълъ Богъ Ною все, относящееся къ спасенію въ ковчегъ остатковъ всего живущаго на землъ.

Такимъ образомъ, увидя, что распложается на землъ потомство отъ смъси духовныхъ людей съ животными и что если оставить такъ, то скоро не будетъ не оскверненнаго недостойнымъ совокупленіемъ потомства Божьяго на землъ, Богъ не нашелъ иного средства положить этому предълъ, какъ потопить землю. Это было вторымъ Его вмъшательствомъ.

Послѣ потопа отъ прежняго племени душевныхъ людей остался только выродившійся изъ нихъ гораздо низшій видъ животныхъ; изъ племенъ же человѣческихъ, происшедшихъ отъ сыновей Ноя, многія также стали вырождаться, и по внѣшнему облику, и по умственному развитію, весьма, повидимому, приблизились къ животнымъ, но какъ бы низко они ни пали и ни выродились, ни одного потомка ихъ Богъ не лишаетъ ангельскаго духа, ибо они настоящія дѣти Алама.

Духъ этотъ часто спить въ вырожденныхъ племенахъ настолько, что ничъмъ почти не обнаруживается, но силою крещенія и сообщенія Святого Духа онъ можетъ воспрянуть въ нихъ къ дъятельности и видимой жизни, и тогда скажутся въ нихъ потомки Божіи. И если ап. Іуда о нъкоторыхъ людяхъ и не изъ дикихъ племенъ говоритъ: (18—19), то лишь въ смыслъ паденія ихъ духа до преобладанія надъ нимъ души, а не въ смыслъ иной природы ихъ, исключительно душевной.

Человъка можно отличить отъ животнаго по тому, что у него всегда остается смутное воспоминаніе о невидимомъ, духовномъ мірѣ, и всегда есть, если не какая-нибудь въра, то какое-нибудь суевъріе. Хотя бы у человъка не осталось членораздъльной ръчи, но если онъ способенъ обнаружить страхъ предъ чъмъ-нибудь невидимымъ, таинственнымъ, онъ человъкъ; если же нъть, то это звърь; ибо на низшей ступени развитія, суевърный страхъ замъняеть человъку неизвъстную ему или забытую имъ истинную въру и перестаеть онъ чувствовать его уже только при значительномъ

развитіи духа, но по другимъ причинамъ, чёмъ животныя, никогда не знающія такого страха.

Итакъ, послѣ потопа человѣчество безопасно было отъ смѣшенія съ животными, ибо животныя ужъ слишкомъ далеко отошли отъ него. Но явилась другая опасность для равновѣсія добра: "сказали они: построимъ себѣ городъ и башню, высотою до небесъ; и сдѣлаемъ себѣ имя, прежде чѣмъ равсѣемся по лицу всей земли".

Въ этомъ есть иносказательный смыслъ: люди, чувствуя, что нехороша ихъ жизнь на землѣ, задумали устроить себѣ прежній рай, "построить городъ до небесъ", это былъ бы не рай духовный, а плотскій рай, такъ какъ духъ уже не господствоваль надъ плотью; т. е. удовлетвореніе и пресыщеніе плоти, посредствомъ обильнаго и для всѣхъ равномърнаго пользованія земными благами плоти и, самое большее, души, (но не благами духа).

Эту мысль человъчество преслъдовало отъ начала и не переставало никогда измышлять средства осуществить ее, но эта-то мысль и способствуеть цълямъ сатаны, ибо этимъ охраняется нынъшній міръ со всъмъ зломъ его, черезъ отклоненіе человъка отъ разрушительной для него борьбы духовной.

Во всѣ времена всякое соединеніе людей для этой цѣли было международнымъ, изъ разноплеменныхъ и разноязычныхъ людей; но первая попытка совершилась, когда языкъ человѣческій, хотя и начиналъ развѣтвляться, но былъ еще единымъ и понятнымъ для всѣхъ (какимъ и долженъ былъ остаться навсегда по мысли Божьей, еслибъ не былъ испорченъ міръ).

"И сказалъ Господь: воть, одинъ народъ и одинъ у всѣхъ языкъ; и воть что начали они дѣлать, и не отстануть они отъ того, что задумали дѣлать. Сойдемъ же и смѣшаемъ тамъ языкъ ихъ, такъ, чтобъ одинъ не понималъ рѣчи другого. И разсѣялъ ихъ Господь оттуда по всей землѣ; и они перестали строить городъ и башню".

(Съ тъхъ поръ во всъ времена различіе народовъ и языковъ и столкновеніе ихъ различныхъ выгодъ и желаній препятствовало людямъ устраивать себъ адъ на землъ, подъ предлогомъ устроить рай).

Смъщение языковъ было не внезапное, а постепенное, но

настолько быстрое, что къ общему, опасному дѣлу люди уже не могли приступить. Это было третьимъ вмѣшательствомъ Божьимъ на пользу добра.

3. Послѣ того упадокъ плоти сопровождался все большими изошреніями низшаго душевнаго ума человѣческаго, для удобствъ и наслажденій плоти, а подъемъ духа совершался, несмотря на упадокъ плоти, по вмѣшательству Божьему, каждый разъ, когда духъ человѣческій угрожалъ предаться слишкомъ большому злу.

Первые успъхи въ ремеслахъ, въ начаткахъ роскоши и во всемъ, что увеличиваетъ внъшнее благосостояніе плоти, были сдъланы потимками Каина, болъе удалившимися отъ истинныхъ успъховъ духа и его счастья.

(Въ нихъ же, сокращеніемъ ихъ жизни, обнаружился и первый замѣтный внутренній упадокъ плоти). Богь устроилъ такъ, чтобы успѣхи жизни плотской, отъ которыхъ оскудѣваеть духъ, вели за собой и упадокъ самой плоти; этотъ упадокъ, происшедшій сначала отъ подчиненія духа плоти, дѣйствуеть потомъ, по наслѣдству, и въ людяхъ живущихъ по духу, но онъ не мѣшаеть имъ совершать успѣхи въ жизни духовной, усиливать борьбу со зломъ, и они меньше другихъ чувствительны къ упадку плоти, при самыхъ скудныхъ внѣшнихъ ея условіяхъ.

Подчиненія духа плоти всегда производило ослабленіе плоти въ духовныхъ существахъ; только смись человъка съ животнымъ не потерпъла упадка плоти отъ успъховъ плотской жизни и производила исполиновъ, но такую смъсь и Богъ не потерпълъ, а потопомъ истребилъ ее, ибо такое усиленіе плоти было хуже упадка ея: оно клонилось къ сохраненію міра силою плоти для владычества въ немъ въчнаго зла.

Для сатаны нужнъе усиливать плоть, ослабляя духъ, чтобъ сохранить міръ плотскій, для Бога нужнъе ослаблять ее, укръпляя духъ, чтобъ уничтожить міръ плотскій.

Человъкъ не страдаеть оть того ослабленія плоти, въ которомъ онъ не повиненъ, когда укръпляется духъ его, когда же духъ оскудъваеть, то онъ повиненъ въ ослабленіи плоти и тогда оно уже сопряжено съ страданіемъ для человъка.

Богь не хотпы ослаблять плоть безь повода оть самого

человъка и не ослабляло ея, ибо первые люди, жившіе праведно, жили долго; но когда самъ человъкъ подчиниль духъплоти, то Богъ ослабилъ плоть, для спасенія духа, хотя это ослабленіе коснулось и избранныхъ Его.

И всегда Богь быль союзником успъховъ духовной жизни противъ успъховъ плотской, которые противоръчать один другимъ, и никогда не даваль душь полотить духъ.

При каждомъ началъ новой борьбы со зломъ (ибо, отъ измъненій жизни человъческой, измъняется и родъ этой борьбы, и она какъ бы возобновляется) Богъ давалъ борцамъ своимъ всъ нужныя для нея средства; когда эти средства истощались, Онъ замънялъ ихъ новыми, сильнъйшими, такъ что борьба усиливалась, и (такимъ образомъ, все увеличивая и увеличивая боевыя средства борцовъ Своихъ, Онъ ведетъ ихъ къ тому, чтобъ отъ послъдняго, ръшительнаго удара ихъ міръ былъ поконченъ).

Оттого Богь усиливаль съ каждымъ разомъ средства борьбы, что и зло чѣмъ дальше, тѣмъ больше усиливало свои удары, и то, что было достаточно для успѣхъ борьбы въ началѣ ея, того слишкомъ мало въ концѣ. Успѣхъ борьбы съ первыхъ временъ міра состояль въ томъ, чтобъ приготовить рѣшительный ударъ временъ послѣднихъ; это была борьба только оборонительная, и все напряженіе ея состояло въ томъ, чтобъ отразить удары зла, и свои средства усилить и скопить къ послѣднимъ днямъ, тогда какъ зло съ первыхъ же временъ вело борьбу наступательную; въ послѣднія же времена и со стороны добра борьба должна сдѣлаться наступательной, и этимъ-то достигнется равное напряженіе ея съ обѣихъ сторонъ.

Новыя и сильнъйшія средства, которыя Богь даваль борцамь Своимь, усиливали каждый разь подъемь ихъ собственнаго духа и совершенствовали ихъ духъ, и потому въ міръ постоянно происходило такое движеніе: плоть падала все ниже и ниже внутренней силой своей и совершенствовалась все выше и выше во внъшней жизни; а духъ, все болье и болье притъсняемый во внъшней жизни, все совершенствовался во внутренней. Были времена упадка и огрубенія плотской жизни, но послъ еще утонченные становились ея успъхи; были и времена упадка и оскудынія духовной жизни, но послъ еще выше подымалось совершенствованіе

ея; такъ что кажущіеся перерывы того и другого движенія не мѣшали ему обнаруживаться послѣ нихъ въ томъ же направленіи, съ новою силою.

Первымъ человѣкомъ, черезъ котораго добро одержало побѣду въ мірѣ, былъ Ной; и ему первому Богъ далъ особенныя средства для новой борьбы, тѣмъ, что одного его сдѣлалъ новымъ родоначальникомъ на землѣ, очищенной отъ зла потопомъ, и заключилъ съ нимъ союзъ примиренія въ радугѣ Своей (прообразѣ церкви).

Объщая, пока міръ стоить, "не поражать больше всего живущаго", такъ что "впредь во всъ дни земли съяніе и жатва, холодъ и зной, лъто и зима, день и ночь, не прекратятся", Богь удостовърилъ этимъ, что никогда больше не размножится на землъ смъсь воплощенныхъ ангеловъ съ животными.

И когда Онъ положилъ радугу знаменіемъ завѣта Своего, и сказалъ Ною, что какъ Онъ увидить радугу, такъ вспомнить завѣтъ Свой вѣчный между Имъ и землею, и всякою душою живою на землѣ, то этотъ завѣтъ Онъ поставитъ ради дѣтей Своихъ, происшедшихъ прямо отъ Него, черезъ Маргариту, прообразуемую радугой, и которые уже не должны были прекращаться на землѣ; ради ихъ Онъ сдерживаетъ гнѣвъ Свой на міръ и долготерпитъ міру съ беззаконіемъ его, пока онъ стоитъ, въ воспоминаніе радуги завѣта.

Благословивши Ноя и дѣтей его размножаться на землѣ и наполнять землю, Богь, согласно измѣнившимся условіямъ испорченнаго міра, далъ имъ въ пищу не одни только сѣмена и плоды растеній, какъ Адаму (ибо тогда это была пища достаточно питательная и разнообразная), но сказалъ: "все движущееся, что живеть, будеть вамъ въ пищу: какъ зелень травную даю вамъ все. Только плоти съ душою ея, съ кровью ея не ѣшьте". И вмѣстѣ съ тѣмъ запретилъ пролитіе крови человѣческой, сказавъ, что даже отъ всякаго звѣря взыщеть кровь человѣка, въ которой жизнь его, и взыщеть душу человѣка отъ руки человѣка, отъ руки брата его. "Кто прольеть кровь человѣческую, того кровь прольется рукою человѣка: ибо человѣкъ созданъ по образу Божію".

И съ тъхъ поръ, даже когда человъкъ проливаетъ кровь братскую не по личной враждъ, а по принужденію вражды народной, на войнъ, то только потому снимается съ него

вина, что онъ и свою кровь отдаеть, на то, чтобъ была пролита, и добровольно покоряется слову Божію о возмездіи.

Послѣ Ноя эло, начавшись съ сына его Хама, только до смѣшенія языковъ и племенъ вело замѣтную наступательную борьбу, послѣ же смѣшенія племенъ успѣхи его на время прекратились.

Въ племенахъ человъческихъ бываютъ дни застоя въ движеніи духа и души, когда ни добро, ни эло успъховъ не дълають; это было въ племенахъ одичавшихъ до весьма низкой ступени развитія и духа, и души, послъ отца своего, Ноя; это было и въ племенахъ, упавшихъ послъ Ноя дуковнымъ умомъ, но достигшихъ душевнымъ, низшимъ умомъ, извъстной степени образованности и утонченности плотской жизни; тогда въ нихъ останавливалось зло на той точкъ, которой разъ достигло, и не проявляло наступательной силы, отчего не проявляло въ нихъ никакой дъятельной, оборонительной силы и добро; такія неподвижныя племена, уединенныя отъ другихъ по самой неподвижности своей, были похожи на стоящія болота, вредныя сами по себ'я, но безвредныя по удаленности своей оть жилыхъ мъсть и приносящія вредъ только внутри и вблизи себя. Зло отъ такихъ племенъ не распространялось по землъ.

Но среди одичавшихъ племенъ иныя такъ и остались дикими чрезъ всв въка и еще и теперь ждутъ обновленія; иныя же хранили въ себъ зародыши подвижности и какъ наступало время, движеніе и борьба начинались въ нихъ тъмъ съ большею силою; (тогда зло дъйствовало въ нихъ наклонностью совершенствовать плотскую и душевную жизнь въ ущербъ духовной, а добро, съ помощью прежнихъ или новыхъ средствъ, отъ Бога данныхъ, противодъйствовало ему, совершенствуя жизнь духовную, и шло впередъ къ своей послъдней побъдъ).

Но послѣ перваго смѣшенія племенъ, еще не было нигдѣ такого совмѣстнаго движенія добра и зла, ибо оно бываетъ только тогда, когда люди становятся образованными изъ дикихъ; тогда же съмена движенія у людей дикихъ еще спали, у людей въ низшемъ направленіи образованныхъ царила неподвиженость, а проявлялось движеніе, но въ самомъ лучшемъ, высшемъ смыслѣ, только въ добрть, а не въ злъ, у такихъ людей, которые со временъ Ноя ни дикими, ни из-

вращенными не стали, ни истиннаго Бога и истинныхъ свойствъ Его не забыли и не перетолковали. Это были потомки Сима, предки Израильтянъ, въ которыхъ продолжалась и совершенствовалась высокая духовная жизнь, не дававшая взять верхъ надъ собою душъ и плоти. Оттого взоры Господни были обращены на этотъ родъ, и Онъ ждалъ отъ него ръшительнаго шага, чтобъ возобновить черезъ него завътъ Свой со всъми людьми.

Такой ръшительный шагъ былъ сдъланъ Авраамомъ, въ то время, когда должно было начаться совмъстное движеніе добра со зломъ и усиленная борьба его съ нимъ, ибо назръвали племена подвижныя, и потомкамъ Симовымъ предстояло отражать зло, угрожавшее черезъ нихъ, и ихъ же самихъ спасать отъ него. Въ то время пора было дать людямъ новыя средства для близкаго возобновленія борьбы. послъ затишья.

Но какъ ни велика помощь Божія борцамъ Его, во всякое время благопріятное и нужное, все-таки каждое дѣло Божіе основано на свободю воли дѣтей его. Не Богъ говорить первое слово, хотя Онъ первый думаеть его, и не Богъ первый даеть знаменіе времень, хотя оно уже готово у Него: отъ человѣка ждетъ Онъ перваю слова, въ нужное время, отъ человѣка должна идти молитва о знаменіи. Богъ хочеть, чтобъ угадали сердце Его, чтобъ приблизились къ Нему устами, отъ полноты души, и простерли руки къ Нему за тою помощью, которую Онъ рѣшилъ подать, за тома завътомъ, который созръмъ у Него. Онъ хочеть, чтобъ свободно было у человѣка сознаніе нужды его въ этой помощи, въ этомъ завѣтѣ, чтобъ самъ человѣкъ въ скорби и борьбѣ испустилъ свой крикъ, и въ этомъ крикъ Богъ услышить слово созрѣвшее.

Такъ Богъ послаля Адаму духовную жену его лишь тогда, когда имена всёмъ животнымъ были наречены, и самъ Адамъ увидёль, что нътя равнаго ему между ними; этимъ Богъ убёдился, что Адамъ знаетя духя свой.

Такъ въ тъ дни, когда нужно было избрать народъ на землъ, для воплощенія Искупителя - Рафаила (ибо времена Его приближались съ созръваніемъ племенъ, подвижныхъ въ злъ и въ добръ) Господь испытало Авраама и убъдившись, что человъкъ не забылъ любви своей къ Нему, далъ и чело-

въку, еще безъ въдома его, величайшій залогъ Своей любви къ нему.

Авраамъ не зналъ, какое слово онъ говорилъ Богу, когда не поколебался принести Ему въ жертву сына своего; и Богъ ему не объяснилъ этого, а только объщалъ "благословить въ съмени его всъ племена земныя", но это слово было "дай намъ Искупителя, ибо пора"!, Авраамъ безъ словъ сказалъ это слово, когда занесъ ножъ надъ сыномъ своимъ.

Богъ зналъ тогда, что пора посылать Искупителя, а для этого пора приготовлять, умножать и укръплять такой народь, въ которомъ бы явилось лицо человъческаго духа и человъческой души, точь-въ-точь подобное лицу Рафаила, Сына Божія, такъ чтобъ Онъ могъ слиться Своимъ Духомъ съ этимъ духомъ въ одно существо двойного естества; такой народъ приготовлять надо было заранъе.

Но сперва Богъ хотълъ услышать крикъ сердца человъческаго и познать любовь этого сердца къ Нему; и вотъкогда человъкъ не пожальто сына своего для Отца Небеснаго, тогда и Отецъ не пожальто Сына Своего для него, и Авраамъ сдълался отщомо Іисуса.

Ему было вновь дано объщаніе, данное Адаму, съ тъмъ поясненіемъ, что именно 65 его съмени, и ни въ какомъ другомъ, благословятся племена земныя. И обръзаніе было установлено для него и потомства его, въ знакъ подчиненія плоти духу, которое есть первый долгъ союзниковъ Божіихъ. Съ тъхъ поръ въ потомствъ Авраама хранился этотъ завътъ и жива была память о Богъ истинномъ; только въ его потомствъ и въ родъ его, и больше нигдъ на землъ, эта память жива была.

§ 4. Но такъ какъ со временъ грѣха прекратилось общеніе человѣка съ Богомъ внѣшними чувствами, и лишь ртоко, въ чрезвычайные дни, посылаль Богъ видомія и знаменія Свои, которыя потрясали все существо человѣка, такъ что онъ едва могъ переносить ихъ, то и при самомъ высокомъ подъемѣ духа его и при самой постоянной памяти о Богѣ, онъ все-таки лишь весьма смутно и неполно представлялъ себѣ Бога, котораго, не зная, любилъ.

Многое, что зналъ Адамъ, о чемъ еще *слыхали от* него первыя дъти его, *изгладилось* изъ памяти человъка съ тече-

ніемъ вѣковъ, такъ что затерялось самое понятіе о томъ. И не только память человѣка потеряла эти истины, но потеряль ихъ самый разума его, и сдѣлался такъ ограниченъ, что даже и не могъ болѣе вмѣстить ихъ, и чувство человѣка притупилось къ нимъ. Это было послѣдствіемъ успѣховъ зла въ мірѣ, которые настолько испортили природу даже избранныхъ дътей Божіихъ, что хотя они не изобрѣли пожныхъ боговъ и не пошли служить имъ, и не извратили въ себѣ окончательно понятіе о свойствахъ Божіихъ, но всетаки оставили въ себѣ лишь самые слабые начатки познанія о Богѣ, а все остальное безсознательно и безепстно для нихъ хранилось въ тайникахъ ихъ духа, отъ Бога рожденнаго.

Такъ, они уже не знали ни того, что Богъ есть *Троица* единосущная, ни того, что они прямымъ путемъ рожденія произошли отъ Него, не знали четности и сочетанія духа и потому не знали предепинаю Ангела, Маргариты, общей матери своей.

Все это зналь Адамь, ибо видпль лица Бога и Маргариты (но все это для потомковъ его подернулось глубокой тайной, дерево познанія привело человъка къ незнанію ни своего собственнаго, ни Божьяго духа).

И зналъ Господь, что нельзя насиловать ослабленный гръхомъ разумъ человъческій, что чего человъкъ не можеть обхватить, то безполезно и говорить ему. И когда являлся человъку въ видъніяхъ внъшнихъ и открывался во вдохновеніяхъ внутреннихъ, то не иначе, какъ только въ лицъ Отца, какъ человъкъ представлялъ себъ Его, если же и было что сверкъ сего, то это составляло непроницаемую тайну между Нимъ и однимъ только избранникомъ Его.

Лишь послѣ смерти Онъ открывался святымъ Своимъ вполнѣ, какъ сказалъ Іпсусъ: "Авраамъ радъ былъ увидѣть свѣть Мой, и увидѣлъ и возрадовался".

А до времени открывать человъку тайны духовнаго міра, забытыя имъ, Богъ считалъ крайне опаснымъ.

До этого дойти нужно было долгима усовершенствованиема духа человъческаго, послъ перваго быстраго его паденія, и то не раньше, какъ совершива возрожденіе его непосредственно черезъ сына Божія.

Сначала же всѣ силы человѣка нужно было устремить на огражденіе его отъ *иныхъ боловъ*, и чтобъ онъ не потерялъ

той главной, *руководящей* нити познанія Божія, что Богь одинь, т.-е., что въ немъ *одна только идея, любовь*, и нъть другой идеи, кромъ этой.

При мальйшемъ даже кажущемся уклоненіи оть единства Божія, при всякой дурно понятой истинь, отвлекающей слабый умь оть этого единства, человъкь могь дойти въ представленіи Бога до того, что приписаль бы Ему не духовныя, а низшія плотскія идеи и свойства, какъ это сдълали язычники, у которыхъ чуть ли не для всякаго ремесла человъческаго, и для всякаго дъла человъческаго, даже для всякаго порока и гръха, быль свой Богь.

[Къ тому же были вещи, которыя не только тогда, но еще и долго послъ того, человъкъ не иначе умълъ представлять себъ, какъ въ узкомъ и грубомъ плотскомъ смыслъ, а не въ широкомъ духовномъ. Потому и щадилъ Богъ огрубъвшій духъ человъческій и не давалъ ему откровеній не по силамъ, но исподволь, медленно, подготовлялъ его къ откровеніямъ болъе полнымъ и совершеннымъ].

Когда Богъ примънялся такимъ образомъ къ понятіямъ человъка, то Онъ никакихъ противортий съ истиной всетаки не допускалъ, а напротивъ все недосказанное, забытое поддерживалъ въ человъкъ, безъ въдома его, безсознательнымъ чутьемъ его духа; Онъ умалчивалъ, но не заблуждалъ, и несовершенствомъ откровенія была тайна, а не ложъ.

Намеками, иносказаніями, пророчествами, не вполню понятными, Богь все-таки еще раньше будущаго яснаго откровенія уже вдохновляль человъка и наполняль сердце его невыдомыми ему истинами, сердцу его уже чувствительными.

Такъ, въ Ветхомъ Завътъ заключается и *Новый*, но только тогда, когда сбылись его пророчества и намеки, слова ихъ стали понятны.

Еще то было въ откровеніи Божіємъ, что *чтыв отдален чтые* было время полнаго объясненія забытыхъ истинъ, т<u>вмъ</u> Онъ *прямпе* говорилъ о нихъ.

[О тройственности Своей, напр., Онъ говориль въ Ветхомъ Завътъ такъ слабо и иносказательно, что до временъ Христа никто не догадывался о прямомъ смыслъ этихъ словъ, и это потому, что время объясненія было близко. Но объ отношеніяхъ Сына къ церкви, какъ къ женщинъ, о возрожденіи человъчества черезъ нее, о материнскомъ призваніи ея, Онъ

говориль уже въ Ветхомъ Завътъ такъ ясно и такими прямыми словами, какъ не обо всемъ изъ этого говорить и въ Новомъ, и это потому, что время объясненія этихъ словъ было слишкомъ отдаленно: до него еще надо было пройти черезъ новозавътныя времена, и не было никакой опасности говорить прямо. Прямыя слова принимались за иносказанія, а когда многое другое было объяснено откровеніемъ Новаго Завъта, то умъ человъческій до времени быль отвлеченъ этими новыми исгинами отъ уразумънія дальнъйшихъ истинъ изъ такихъ прямыхъ пророчествъ о нихъ].

Пока потомство Авраамово еще было семействомъ, познаніе истиннаго Бога достаточно сохранялось въ немъ преданіемъ, но когда оно стало народомъ, и жить ему пришлось среди чуждыхъ, идолопоклонническихъ нравовъ, въ одномъ изъ неподвижныхъ, образованныхъ племенъ, жившихъ не по духу, а по душъ, то настало время преданіе скрппить писаніемъ и всъ истины въры, посколько они ихъ знали, привести въ болъе опредъленный видъ.

Великая борьба добра и зла вступила на болѣе обширный путь и снова Бого усилиль боевыя средства избранныхъ Своихъ. До тѣхъ поръ Онъ прямо сообщался только съ отдѣльными людьми или семействами ихъ; тутъ въ первый разъ Онъ обратился ко итъгому народу, и въ первый разъ все, что передавалось изъ рода въ родъ отрывочными преданіями и подкрѣплялось отдѣльными откровеніями Божіими наединю съ родоначальниками ихъ, все это было собрано воедино, доведено до полноты въ подробностяхъ и освящено болѣе знаменательнымъ откровеніемъ Божіимъ, чѣмъ всѣ раньше бывшія.

Новымъ средствомъ борьбы и новою помощью Божьею было выселеніе Израиля изъ Египта и полученіе имъ отъ Бога заповъдей, которыя сдълались до конца міра основами закона Его.

Этого вмѣшательства Божьяго въ міровую борьбу надолго достало человѣчеству, и, благодаря ему, вдохновлялись всѣ послѣдующіе пророки, до Искупителя жившіе; время же этого вмішательства было такое, когда въ другихъ племенахъ земныхъ уже началось быстрое движеніе духа, и наступательная сила зла была въ полномъ ходу.

Завътомъ Моисеевымъ утвердилась въ одномъ мъстъ и въ одномъ народъ земли хотя несовершенная, но истинная въра, которая должна была и на *вспъ другія* мъста и народы распространить свое дъйствіе и *вездпъ отражать* успъхи зла, несмотря на то, что эта въра сосредоточивалась въ одномъ еврейскомъ народъ, и нигдъ больше не проповъдывалась, такъ что многіе народы, болье отдаленные, вовсе не знали ея;

но всякое ученіе, дурное и хорошее, и вообще всякая идея, исходящая изъ духа, имъетъ то свойство, что посредствомъ свътовых выдъленій духа и самого тъла распространяется невидимо повсюду на землъ и можетъ сообщаться и такимъ людямъ, которые ушами плоти своей никогда не слыхали о ней

Лучи духовнаго свъта, вмъсть съ плотскими лучами проникая въ нихъ отъ другихъ людей черезъ пространство, безъ словъ заносято въ духъ ихъ тъ мысли и чувства, которыя присущи идеямъ, невъдомымъ имъ и неслыханнымъ ими, и, подъ вліяніемъ ихъ, измъняется душа ихъ духа и, вслъдствіе этого, весь духъ ихъ.

Они начинають воспринимать образт мыслей, воззрвнія, способь чувствовать людей, далеких оть нихь и містомь, и жизнью, и вірой, и, не зная причины, ощущають послідствія ея, не слыхавь объ ученіи, уподобляются ученикамь его.

Потому достаточно, чтобъ гдф-нибудь въ мірф существовала истинная въра и истинно святая жизнь, для того чтобъ и не принадлежащіе къ этой въръ, но способные по природъ своего духа воспринять ея духъ, невидимо пропитались ея благотворнымъ вліяніемъ, черезъ лучи свътовыхъ выдъленій носителей ея; и все, что ни дълается въ міръ добраго и святого, дълается посредствомъ истинной въры и идеть ст того мъста земли, гдъ она сосредоточена, такъ что невидимыя въянія ея помогають и не принадлежащимь къ ней сохранить, насколько это возможно безъ полнаго знанія ея, неискаженный чистый образо своего духа, такой, какимъ они оть Бога получили его; и чемъ обильне плоды такой въры въ мъсть ея нахожденія, чъмъ ярче свъть ея въ жизни носителей ея, тъмъ сильнъе дъйствують лучи ихъ вдаль, во встхъ концахъ земли, и тъмъ легие врываются въ души человъческія.

Напротивъ, *достаточно*, *чтобъ* гдѣ-нибудь въ мірѣ существовало вредное заблужденіе и вредное направленіе

жизни (ведущее къ подчиненію духа плоти), для того, чтобъ и не принадлежащіе къ нему, но способные воспринять духъ его, хотя бы они сами принадлежали къ истинной въръ, невидимо пропитались дурнымъ вліяніемъ, черезъ лучи свътовыхъ выдъленій заблудшихъ; потому все, что ни дълается въ міръ злого и вреднаго, долается посредствомъ ложныхъ ученій и идетъ съ тъхъ мъстъ, гдъ они сосредоточены, такъ что невидимыя въянія ихъ заражають и не принадлежащихъ къ нимъ и не слыхавшимъ о нихъ и искажають духъ ихъ, дълая его не такимъ, какимъ они его получили отъ Бога; и чъмъ больше растлъвають ложныя ученія жизнь послъдователей своихъ, тъмъ сильнъе дъйствуютъ въ даль вредные лучи ихъ и тъмъ больше производать зла въ міръ.

Истина, которою проникнуты были жизнь и ученіе пророковь и праведниковь въ Израилъ, и которую болье или менье хранилъ въ себъ и весь израильскій народь, безъ словъ вдохновляла и другіе народы и въ философію самихъ язычниковъ заносила, невъдомо для нихъ, болье духовныя, многостороннія и возвышенныя понятія, чъмъ какія могли бы возникнуть изъ ихъ огрубълыхъ върованій.

Особенно сильно дъйствовали благодатные лучи истины на впечатлительный духъ такихъ людей, которые, еслибъ были научены истинной въръ, то сдълались бы избранниками и святыми Божіими: такъ, одинъ изъ языческихъ философовъ, Сократъ, невидимыми вдохновеніями дошель почти до познанія духа истинной въры и далеко проникъ въ пониманіе духовныхъ вещей; онъ умеръ мученикомъ истиннаго Бога, не слыхавши о Немъ и не знавши Его; тъмъ болье онъ былъ бы служителемъ Его, еслибъ зналъ Его.

Наобороть, ложь и растлънность языческихъ ученій заражеала и израильскій народъ не только при видимом общеніи его съ ними на чужбинъ, когда онъ дълался склоннымъ отпадать отъ въры, и неоднократно и соблазнялся на это, но и безъ словъ сообщалась ему, на родинъ его, и заставляла его въ свою собственную въру вносить чуждыя ей идеи и толковать ее въ узкомъ, плотскомъ смыслъ, подобно язычникамя.

Отсюда произошло у Израильтянъ ожиданіе въ лиць Мессіи богаттойшаго и сильнюйшаго изъ царей земныхъ, безсмертнаго въ нынъшней, не перерожденной плоти и ожиданіе въчнаго царствія его въ нынъшнемъ плотскомъ міръ, не переустроенномъ по духовнымъ законамъ, но въ такомъ, каковъ онъ теперь, отсюда и всъ понятія ихъ о блаженствъ въчнаго царствія извратились и уподобились языческимъ;

[переставъ понимать разницу между плотью и духомъ и не одинавовыми, даже враждебными одни другимъ стремленіями ихъ, они пріучились цѣнить только то, чего хочеть плоть, и всѣ представленія о счастьи свелись у нихъ къ обилію блага земныхъ, здоровью и благоденствію плоти; отсюда вкоренился въ нихъ предразсудокъ, что бользнь, бъдность, гоненія и несчастія земныя непремънно бываюта наказаніями Господними, дѣйствіями гнѣва Его и что праведники имъ подвергнуться не могуть;

отсюда и само царствіе Мессіи явилось для нихъ обътованнымъ временемъ самаго грубаго, низменнаго благоденствія, торжествомъ всѣхъ житейскихъ помысловъ ихъ о господствѣ надъ народами и о возмездіи имъ удовлетвореніемътщеславія, корюстолюбія, трусости и себялюбія].

Во всемъ этомъ выразились у нихъ стремленія души животной, взявшія верхъ надъ стремленіями духа ангельскаго, и все это привело ихъ къ тому, что они не могли узнать Мессію, когда Онъ явился, ибо тотъ образъ Его, который они себъ создали, какъ высшее и лучшее, что могли себъ только представить, далекъ былъ отъ истиннаго образа Его.

Пока свъть истины пересиливаеть заразу лжи и завоевываеть себъ чужія области, Богь считаеть прежде посланныя Имъ средства борьбы достаточными; но едва зараза лжи начнеть пересиливать его и заноситься въ его собственныя области, Онъ немедленно посылаеть борцамъ Своимъ новыя средства. Сначала и въ чужихъ областяхъ еще не было настиупательных дъйствій истины: она брала лишь свое невидимое.

Впрочемъ то завоеваніе истиною чужихъ областей, о которыхъ здівсь говорится, не есть еще наступательная борьба: истина при этомъ береть только свое невидимое въ видимыхъ чужихъ областяхъ, а не вторгается въ чужое невидимое, какъ будеть при конців борьбы, что ложь дівлаетъ уже и теперь.

Такъ и въ то время, когда израильтяне перестали вдох-

новлять язычниковъ своими идеями, но сами заразились ихъ идеями и испортили ими свою въру, такъ, что пророки перестали нарождаться у нихъ. Тутъ-то и возобновилъ Богъ борьбу добра могучимъ и неотразимымъ средствомъ, еще небывалымъ на землъ, и придалъ ему небывалую силу: неился Искупитель, явилось крещеніе, и крещеніе создало Божьихъ борцовъ незапятнанныхъ первороднымъ гръхомъ, искупленныхъ отъ него, и одаренныхъ такою способностью къ побъдъ духа надъ плотью, которая приравнивала ихъ къ безплотнымъ ангеламъ.

Такіе именно борцы нужны были въ то время, при страшно разросшейся въ міръ силъ зла; безъ благодати крещенія сами избранники добра не могли бы тогда возвыситься до той степени совершенства, какую имъли древніе праведники и пророки, ибо напоръ зла былъ уже весьма великъ; прежнія средства для борьбы съ нимъ были бы слабы.

Хотя искупленіе было нужно для вычных иплей, а не для временныхь, но совершилось оно именно въ такое время, когда кромь вычнаго своего значенія, оно имыло и временное значеніе, для поднятія и усиленія добра вы міровой борьбы, и когда нужда вы немы дала себя чувствовать всего сильные.

§ 5. Гдѣ наибольшее вло, тамъ наибольшее и добро, и никогда, въ самыя лучшія времена іудейской вѣры, при величайшихъ пророкахъ ея, духъ человѣческій не доходилъ до
такого яснаго уразумпьнія личности Мессіи, до такого чистаго
порыва любви и вѣры къ нему, до какого онъ дошелъ именно
во времена упадка и огрубенія этой вѣры въ большинствѣ
народа еврейскаго.

Это просвытатьние разума и этотъ порывъ сердца именно и были тъмъ "первымъ словомъ", котораго всегда ждетъ Господь отъ человъка, при всякомъ великомъ начинании Своемъ, тъмъ знамениемъ времени, на которое Онъ всегда откликается Своими знамениями.

Сказано было это первое слово послъ долгаго затишья и застоя, когда духъ на время оскудълъ въ Израилъ и одохновение пророческое молчало въ немъ. Раздалось это слово не въ сильномъ и смъломъ мужскомъ духъ, царъ, или судъв народномъ, или первосвященникъ, а въ робкомъ и нъжномъ, міру невъдомомъ, въ глубинъ святой и тихой жизни скры-

том, женскомъ духъ, въ духъ юной дъвушки—сироты четырнадцати лътъ.

Это была Марія, Та, которую Богь выками подотовлям въ народъ Своемъ, зародышъ которой задолго до Ея рожденія Онъ положилъ въ предкахъ Ея и черезъ всю покольнія заботливо развиваль и охраняль его.

Лицо Ея, со всею предусмотрительностью Божьею подготовленное къ появленію, черезъ особенное предопредъленіе, сочетаніе встах супружеских парь, произведшихъ Ее, это лицо было единственное въ своемъ родѣ: оно импло черты и весь образъ Дочери Божіей Аллилуіи, только съ различіемъ славы и красоты, соотвѣтствующимъ различію ангельскаго духа отъ Божественнаго; потому этотъ женскій духъ [нечетный, какъ Дочь Божья], имѣвшій такое лицо, былъ способенъ составить съ Духомъ Дочери одно и то же существо, съ двумя естествами, Богочеловѣка съ двойнымъ духомъ неравной природы и неравнаго достоинства.

Къ этому-то и предназначаль Богъ Марію, избранницу Свою между всты избранниками, ради рожденія Которой совершались подъ особеннымъ покровительствомъ Божіимъ вст судьбы еврейскаго народа.

Но родилась Марія отъ Своихъ родителей обыкновенным человѣкомъ, съ одним только человѣческимъ духомъ обыкновенной ангельской природы и такою оставалась до четырнадцати лѣтъ, когда на предложеніе священниковъ выдать Ее замужъ, Она отвѣчала, что дала обѣтъ дѣвства [ибо она хорошо знала и чувствовала нечетный духъ Свой].

Послъ этого, Отецъ ждалъ отъ Нея только перваго слова Ея, чтобъ воплотить въ Нее Духъ Дочери Своей.

И воть, когда Она, читая пророчества Исаіи объ Искупитель и особенно о томь, что дыва пріиметь Его во чревы и родить Его, задумалась о великомь счастью этой неизвыстной дывы и пожелала быть рабою ея, въ Ея сердцы зажимось совершенно материнское чувство любви къ будущему Младенцу-Мессіи. Безъ зависти къ предсказанной дывы, Она воображала себя рабыней ей, нянькою Ея Сына, но на самомь дылы чувствовала при этомь то самое, что чувствовала бы и мать Его. Не бывши матерью, Она поняла сердие матери Мессіи. Материнскима чутьема она поняла и Самого Мессію, лучше и вырные чымь всы ученые и мудрые народа

Ея, лучше, чъмъ всъ святые и пророки, и въ одинъ мигъ сердцемъ Своимъ угадала, каковъ Онъ будетъ Самъ, какова будетъ жизнь Его. Она постигла весь духъ Его ученія, какимъ Онъ долженъ былъ быть, и всю судьбу Его, какою она должна была быть, и всъ цъли Его рожденія на землъ и весь смыслъ искупленія Его. Она не могла бы высказать все это ясными словами, но для Нея Самой все было ясно, и страстный приливъ безконечной любви и жалости къ будущему Страдальцу разрывалъ Ея сердце на части. И вмъстъ съ тъмъ Она предчувствовала и дальнъйшую нетлънную славу Его, и скорбь смънялась въ Ней нестерпимою ралостью.

Такого настроенія духа ждаль отъ Нея Господь, чтобь совершить надъ Ней великую тайну Свою, и воть, архангель Гавріиль предсталь предъ Нею съ благовъствованіемь своимъ, которому Она повърила, ибо сердие Ея было готово къ тому. И какъ только архангель окончиль слова свои и удалился отъ Нея, Духь Дочери сошель на Нее и воплотился въ Нее, и Дочь и Марія стали однимъ существомъ, двойного духа, неразрывно, нераздъльно слитаго въ одномъ лицъ.

Но такъ же, какъ Іисусъ Христосъ, пока не вознесся на небо Своею воскресшею и одухотворенною плотью, пребываль на землю въ тлънной плоти Своей, а на небесахъ и вообще невидимо вездъ, гдъ хотълъ, безплотнымъ Божественнымъ Духомъ Своимъ, такъ и Марія, пока жила на землъ, была и воплощеннымъ въ тлънную плоть, двойнымъ духомъ, и безплотнымъ, но только однимъ Божественнымъ, на небесахъ невидимо и вездъ, гдъ хотъла.

Когда въ день Пятидесятницы Духъ Святой, т, е. Дочь Божія, сошелъ на учениковъ Христа и въ томъ числѣ на Марію, то для нихъ всѣхъ это состояло въ обрученіи ихъ слоевъ съ однимъ слоемъ изображенія Дочери, не черезъ Брата Ея, между Его двойными слоями, какъ бываетъ отъ рожденія у всякаго человѣка, а особо отъ Него, отдъльным повтореніемъ Ея, для того, чтобъ она могла еще сильнѣе вдохновлять ихъ [ибо Ей изъ всѣхъ образовъ Божіихъ принадлежитъ особенное вдохновляющее дѣйствіе на людей]; для Маріи же сошествіе Св. Духа состояло въ томъ, что соединеніе Ея съ Ея собственнымъ Божественнымъ Духомъ, глубже тогда проникшемъ въ Нее, дошло до самой живот-

ной души Ея и, вслъдствіе этого, всъ мысли Ея Божественнаго Духа были Ею вполнъ ясно сознаны.

Вообще у всякаго человъка духъ его не всегда одинаково близокъ къ низшей части существа его и не всегда человъкъ сознаетъ все, что думаеть и чувствуеть духъ его: грѣхопаденіе въ томъ и состояло, что отъ человъка удалился собственный духъ его, и связь его съ нимъ ослабла. Потому, кромъ обыкновеннаго сознательнаго мышленія, проникающаго черезъ все существо человъка, въ немъ есть еще безсознательное, ему самому невъдомое мышленіе одного духа его, которое иногда, но медленно доходить до души его, и тогда весь человъкъ начинаеть сознавать его, а иногда такъ и остается въ глубинъ его духа, неизвъстнымъ ему: человъкъ не все и не всегда знаетъ, видить и слышить, что знаеть, видить и слышить духь его, ибо духь и во плоти иногда воспринимаеть впечатленія не черезь плоть, а помимо ея, такъ какъ бы онъ не имълъ ея, и видить и слышить то, что не доходить ни до души,ни до плоти.

Такъ и Марія, получившая Свой Божественный Духъ не от чрева матери, а уже на возрасть, не настолько примънилась къ Нему животной душой Своей, чтобъ всъ Его мысли насквозь овладъвали Ею; во многомъ Она черезъ человъческій духъ свой чувствовала и разсуждала, какъ Богь, но до общаго сошествія Ея Самой на людей, Она настолько мало сознавала Себя, что не знала о Своей Божественности и всю Свою внутреннюю перемъну приписывала только наитію Божественной силы на Нее извнъ и рожденію отъ Нея Бога-Слова; только въ день Пятидесятницы Она узнала, что Она Бого-человъкъ и Дочь Божія.

6. Послѣ благовъствованія Гавріила зачатіє Сына Ея произошло въ Ней такъ: младенческій духъ Брата Ея отъ въка пребывавшій въ Ней, не прямо и непосредственно, а черезъ Маргариту, возрожденную въ Ней, съ которою Онъ вездѣ неразлученъ и въ которую былъ погруженъ, дѣйствіемъ животворящей силы Ея выступиль наружу изъ младенческаго духа Маргариты и явился въ Ней [отдѣльно отъ этой послѣдней, но кромѣ того все-таки оставаясь и въ ней, какъ и она оставалась въ Немъ].

Этотъ образъ младенца Рафаила сообщился и человъ-

ческому духу Маріи, неразрывно слитому съ Духомъ Дочери, и зародился въ немъ, сообразно его низшей природъ, въ низшей природъ свъта, въ видъ человъческаго младенческаго духа; совершенно такого же лица, какъ Рафаилъ;

отъ духа все тотъ же образъ перешелъ и въ душу Маріи, и тамъ зародилась душа Сына Ея, и такимъ образомъ зарожденіе, передаваясь дальше и дальше [такъ же, какъ и при четномъ зарожденіи, посредствомъ мгновеннаго измъненія одного слоя Маріи въ свътъ Ея Сына], достигло черезъ оба свътовыя тъла,

до внішняго твердаго тіла, въ которомь, посредствомь притяженія его частицъ свътовыми тълами Младенца, стало образовываться, какъ бы облекая эти свътовыя тъла, Его собственное твердое тъло [оно возникло въ тълъ матери, хотя въ томъ же самомъ мъстъ, какъ обыкновенно, при зачатіи тыла младенца, но совершенно въ иномъ порядкы, вслъдствіе иного способа появленія; (рожденія туть собственно не было, настоящее рожденіе было только для духа человъческаго, души и свътовыхъ тълъ, для твердаго же тыла было особеннаго рода исключительное извлечение его частицъ изъ тъла матери собственной притялательной силой свътового тъла младенца, тогда какъ всякое рожденіе совершается силою матери, оно и совершилось въ Маріи для всего невидимаго [человъческаго] состава Сына Ея и на томъ остановилось, а твердое тъло Его уже только выдълилось изъ Ея тъла, не зарождавшись въ немъ). Родился отъ Нея Ея Младенецъ, въ томъ же самомъ видъ Своего Божественнаго Духа, въ какомъ отъ въка пребывалъ въ Ней внутри младенца-Маргариты, и уже вмъстъ съ душой и плотью доросталь до полнаго вида своего, въ окончательномъ предълъ Своего возраста].

Такъ какъ человъческій духъ Его быль во всемь подобень Божественному, кромъ природы его свъта, то и онъ быль также четный, и вмъстъ съ этимъ человъческимъ духомъ Іисуса родился, погруженный въ Него, младенца, сотворенный изъ Его идеи духъ младенца—жены Его; точно также она родилась съ Нимъ, по общему закону, и въ душть и въ свътовомъ тълъ, вездъ соединенная съ Нимъ своими слоями. Какъ духъ Іисуса-человъка былъ одного и того же лица съ Духомъ Бога Рафаила, только другой природы, такъ духъ Его жены по человъчеству былъ совершенно одного и того же лица съ духомъ Его жены по Божеству, предвъчной Маргариты-церкви, и въ ней также было двъ природы, или два естества, предвъчное и обыкновенное ангельское, одного и того же лица, составлявшія одно и то же существо.

Если бы Мать Іисуса не была родственна Ему и по Божественному Его духу, какъ по человъческому, то Она не могла бы воспитать и сохранить Его для Его дъла. Пока Его человъческій духъ и душа еще развивались изъ младенческаго и дътскаго возраста, а Божественный Духъ измънялся сообразно тому видомъ Своимъ, легко можно было неумълымъ и неразумнымъ обращениемъ съ Нимъ навсегда погубить Его, изгнавъ Его Божественный Духъ изъ Него. за которымъ последоваль бы и человеческій, и Онъ остался бы слабоумнымъ разбитымъ существомъ съ одной душой.— Избъгнуть этого не могла бы никакая женщина въ міръ на мъстъ Его Матери, кромъ Самого Духа Святаго. При первыхъ словахъ Его о любомъ явленіи природы, о любой тайнъ духовнаго міра, которыя Онъ зналь и понималь по Своему, какъ Богъ, всякая другая пришла бы въ ужасъ и либо туть же предала бы Его въ руки враговъ Его, начавъ оплакивать Его будто бы погибшій разумъ, либо заглушила бы въ Немъ всякую работу духа и сдълала бы невозможнымъ дальнъйшее пребывание Его духа въ тълъ Ero.

Всв страшныя для человъка истины, которыя Онъ зналь отъ рожденія, всв законы природы, которые были Ему открыты такъ, какъ никогда наука человъческая не откроетъ ихъ [не только тогдашняя жалкая наука, но и самая полная и точная наука, какая возможна въ міръ, пока міръ стоитъ], все это Онъ высказывалъ первой Своей матери просто и довърчиво и, какъ ребенокъ, вовсе не думалъ, чтобъ въ этомъ было что-либо особенное, неизвъстное другимъ; Онъ былъ увъренъ, что такъ, какъ Онъ понимаетъ вещи, и всъ понимаютъ ихъ, и что всъ хорошо знаютъ то, чего нельзя было не знать, какъ казалось Ему. Нужно было предостеречь Его отъ излишней, дътской откровенно-

сти съ посторонними, чтобы Онъ прежде времени не выдалъ Себя имъ, но вмъсть съ тъмъ не дать Ему и подозръвать, что слова Его могуть показаться необыкновенными; нужно было, не задерживая работу Его мысли, не дать и преждевременно явиться въ Немъ сознанію, Кто Онъ есть, ибо такое сознаніе могло быть еще не по силамъ ребенку; нужно было не поставить Его въ необходимость признать въ Самомъ Себъ или помъщаннаго, за какого не преминули бы счесть Его люди, еслибъ Онъ имъ высказался, или особое высшее Существо, и, охраняя Его дътскую беззаботность, отклоняя тяжелые для Него вопросы, уберечь Его отъ всякихъ подозрвній со стороны людей. Двтство такого существа, какъ Онъ, было окружено многими опасностями и незамътными пропастями; провести Его благополучно среди этихъ пропастей до того времени, какъ Его духъ достаточно окрвпъ, исполнить столько неуловимо-тонкихъ и до ужаса трудныхъ задачъ могъ только нъжный, всепроникающій разумъ Дочери Божіей.

Та особенность Маріи, что Она Сама получила Свой Божественный Духъ не отъ рожденія, ограждала Ее отъ тъхъ опасностей, которыя предстояли Ея Сыну, ибо Ея сознаніе Самой Себя было далеко отъ Нея, и Она спокойно могла отдаться воспитанію Сына, не тревожась ничъмъ и ничему не удивляясь относительно Себя Самой.

Но зато самосознаніе Ея Сына должно было сдёлаться въ Немъ гораздо крівпче, чімь въ Ней; хотя Онъ пережиль въ зрівломъ возрасті ті страшныя сомнінія, оть которыхь Она ограждала Его въ дітстві и которыя выражались въ неоднократныхъ словахъ сатаны, невидимо внушенныхъ Ему при искушеніи Его: "если Ты Сынъ Божій", но когда Онъ отразиль ихъ, то они уже не возвращались къ Нему, и Онъ сділался непоколебимымъ въ Своемъ знаніи Себя. На то Онъ и родился Богомъ, а не воплотился впослідствій, какъ Мать Его, что Ему предстояло передъ насмішливыми взорами враговъ Своихъ исповідывать Себя и въ лицо сказать имъ: "прежде чімъ Авраамъ родился, Я есмь";

Ей же предстояло только Его понять и охранить, а Себя сознать только для Самой Себя, по воскресеніи Его, и посвятить въ эту тайну Свою только пріемнаго Сына Своего Іоанна.

Крещеніе Іисуса оть Іоанна Крестителя состояло невидимо въ томъ, что и человъческій духъ Его быль погружень отеческимъ крещеніемъ въ сердце Отца, какъ быль погруженъ въ него отъ въка Его Божескій Духъ. Съ этого мгновенія для Него были кончены всъ опасности не исполнить Своего дъла или не дожить до него всъми или нъкоторыми частями существа Своего.

Охраняло Его дътство и особенно юность, невидимо помогая въ этомъ Его матери, еще другое женское существо сама жена Его (по предвъчному Духу), Маргарита. Она была тъмъ ангеломъ хранителемъ Его человъческаго духа, который дается каждому человъку при рожденіи.

Она рано открыла Ему невидимыми вдохновеніями тайну ихъ союза и ихъ обоюднаго участія въ возрожденіи человъчества и предупредила въ Немъ всякую ощибку человъческаго сердца Его, обративъ къ себъ самой первыя, Ему Самому невъдомыя его вдохновенія, при переходъ Его въ юность.

Воплотилась она, такъ же какъ и Дочь, не отъ рожденія, а въ возрастъ еще позднъйшемъ, чъмъ была Марія при воплощеніи Дочери.

Потому она такъ же, какъ Марія, не противоръчить сказанному о Іоаннъ Креститель, что больше его не было никого изъ рожденныхъ женами: если бы Марія родилась такою, какою стала посль, то это нарушило бы слова Христовы, ибо Она, безъ сомнънія, больше Іоанна, и даже не зная о Ея Божественности, христіане называли Ее, по предчувствію, "честнъйшею Херувимъ и славнъйшею безъ сравненія Серафимъ" и "Владычицею міра".

Но не только Она, воплощенный Богь Духъ Святой, но даже Маргарита-церковь предвъчная, поблизости родства своего съ Богомъ и по предвъчности своей, была духомъ больше Іоанна, и также ея рожденіе отъ жены противоръчило бы сказанному о немъ, если бы она не воплотилась въ окончательномъ видъ своемъ уже послъ.

Іоаннъ же былъ большій изъ рожденныхъ по своему духу, вышедшему первоначально и прямо съ неба, изъ предвъчнаго ангела 5 лътъ, духа силы; и Іоаннъ получилъ этотъ свой духъ прямо изъ нетлъннаго міра: это былъ духъ Иліи, измънившагося въ нетлънное тъло и взятаго на небе, какъ бы при концъ міра.

Объ этомъ сказалъ Христосъ: "если хотите принять, онъ есть Илія, которому должно придти". Душа же его возникла, путемъ рожденія, точь въ точь та же самая, какъ была у Иліи. Потому Илія и Іоаннъ Креститель одно и то же лицо и жилъ онъ при Іисусъ Христъ въ двухъ видахъ, въ нетлънномъ тълъ на небесахъ, и въ тлънномъ на землъ.

Когда умеръ Іоаннъ, духъ и душа его соединились сами съ собою въ тълъ Иліи [и когда воскреснеть умершее тъло его, то оно будетъ лишь повтореніемъ его нетлъннаго уже существующаго тъла и можетъ войти само въ себя и выйти изъ самого себя по общему закону духовныхъ тълъ].

Передъ кончиной міра и вторымъ пришествіемъ Христа ему предстоить въ третій разъ жить на земль, точно такъ же воплотившись духомъ, исшедшимъ изъ его нетлъннаго тъла, какъ въ то время, когда онъ жилъ въ видъ Іоанна.

§ 7. Жена Іисуса выдълилась изъ Него [семь мъсяцевъ и семь дней спустя *послв* Его рожденія, когда мать ея зачала ее],

но выдълилась она тогда только изъ человъческаго духа, души и свътоваго тъла Его человъческимъ духомъ, душой и тъломъ, [конечно, оставаясь въ то же время и въ Немъ] а не изъ Духа Божественнаго, гдъ остался, не выдъляясь извнутри Его, духъ предвъчной церкви.

Она родиласъ внѣ брака, отъ матери-евреянки и отцаримлянина, служившаго въ римскихъ войскахъ. Когда Марія спасала въ Египетъ Сына Своего отъ избіенія виелеемскаго, то ея мать сопутствовала Ей, такъ какъ тоже отправлялась въ Египетъ, къ отряду ея отца, назначенному туда. Тамъ у нея и родилась эта дочь ея и жила первые дни своей жизни подлѣ Маріи, истинной матери своей, какъ дочь Ея короткой знакомой, и колыбель ея стояла рядомъ съ Іисусовой. Мать ея вскорѣ умерла отъ горя и разныхъ бѣдствій, и отецъ былъ отозванъ службою въ Римъ, и когда Марія возвращалась на родину, въ Галилею, то, по просьбѣ умершей матери, взяла съ собой и оставшуюся безпріютную сиротку, для передачи ея роднымъ ея матери.

Одинъ двухъ лѣтъ, другая восьми мѣсяцевъ, полные необъяснимой привязанности другъ къ другу, Іисусъ и Маргарита [земное имя ея того времени не извѣстно] возвратились вмѣстѣ, и вмѣстѣ, все крѣпче любя другъ друга, провели первые годы дѣтства.

Но на седьмомъ году Іисуса жизнь надолго разлучила ихъ, и они уже не видались до того времени, какъ прославился Іисусъ, почти до половины Его служенія.

Живя вдали отъ Его вліянія, оставшись въ самыхъ трудныхъ условіяхъ жизни, безъ семьи и покровительства, послѣ смерти той единственной своей родственницы, которая шести лѣтъ взяла ее изъ Галилеи, она заразилась зломъ внѣшняго міра, хотя родилась исключительно прогивъ другихъ людей, безъ всякаго зародыша зла, такъ какъ ея духъ выдѣлился изъ непорочнаго духа Іисуса.

Она сдълалась гръшницей, но Онъ не зналъ этого и не имълъ о ней никакихъ извъстій, пока не пришелъ въ На-инъ, гдъ воскресилъ сына вдовы. Тутъ Онъ узналъ о томъ, что она уже поселилась въ этомъ городъ, близкомъ къ ихъ общей родинъ, и о всемъ ея прошломъ, полномъ нестерпимаго позора; какъ ни великъ былъ его пророческій даръ, но этого Онъ не узнавалъ раньше, черезъ Божественный Духъ Свой, о другъ своего дътства, про которую Онъ зналъ, что она Его жена, и будущая воплощенная церковь, ибо Отецъ щадилъ Его и скрывалъ отъ него до времени это горе.

Когда же Онъ узналъ это, то узналъ одновременно и то, что могло смягчить Его скорбь о ней, а именно, что какъ только слава Его дошла до нея и въ ней оживилось воспоминаніе о Богъребенкъ, съ которымъ она вмъстъ росла, не зная, Кто Онъ былъ, она немедленно бросила порочную жизнь, чего это ей ни стоило.

Съ самоотверженіемъ несла она всѣ послѣдствія того разрыва съ прошлымъ, такъ какъ, по причинѣ сильнаго презрѣнія іудеевъ къ подобнымъ ей и ихъ полнаго отчужденія отъ нихъ, ей, лишившейся безчестнаго хлѣба, невозможно было достать и честный; никакой трудъ, никакое законное мѣсто въ обществѣ уже не были ей доступны, и только цѣной ужасныхъ лишеній, терпя голодъ и наготу, она могла отказаться отъ своей прежней жизни.

Іисусь узналь все это, и какъ ни сожалѣль о ея бѣдствіяхъ и объ отверженіи ея изъ всякой людской среды, но еще больше радовался, видя, какъ мало корня имѣло въ ней зло и на какіе подвиги добра она была способна; еще не видавъ ее, Онъ простиль ей все за то, что она предпочла скитаться безъ крова и почти безъ пищи, чѣмъ продолжать

дълать зло, и за то, что она это сдълала, какъ Онъ Самъ зналъ, въ память Его и своего дътства, проведеннаго съ Нимъ.

Въ первый разъ они встрътились въ Наинъ въ домъ Симона фарисея—ибо она была той женщиной, которая съ плачемъ припала къ Его ногамъ въ этомъ домъ и мазала ихъ муромъ, и обливала слезами, и утирала волосами своими. Для нея и была сказана Имъ извъстная притча о двухъ должникахъ и къ ней обращено было безсмертное слово, столько утъщавшее впослъдствии всъхъ гръшниковъ: "прощаются ей гръхи ей многіе за то, что она возлюбила много, а кому мало прощается, тотъ мало и любитъ".

Въ то время въ ней уже былъ воплотившійся въ нее незадолго до того предвѣчный духъ Маргариты; онъ выдѣлился изъ самого себя, пребывавшаго въ Божественномъ Духѣ Іисуса, какъ только Іисусъ узналъ о позорѣ и о раскаяніи ея, и о святой перемѣнѣ жизни ея, и это выдѣленіе произошло вслѣдствіе сильнаго потрясенія, которое это извѣстіе произвело въ Немъ, причемъ, конечно, ея предвѣчный духъ остался и внутри Его; такъ что Маргарита, какъ предвѣчный ангелъ, терпѣла въ домѣ Симона поношеніе и стыдъ за тѣ дѣла, въ которыхъ не участвовалъ и не повиненъ былъ высшій духъ ея.

Воплотившись въ смертномъ тѣлѣ, она, какъ и Іисусъ и Марія, въ то же время оставалась духомъ на небесахъ, и подлѣ Іисуса на землѣ, какъ Его ангелъ хранитель, и вездѣ, гдѣ хотѣла. Послѣ того она сдѣлалась, невѣдомо для міра, лучшей ученицей Іисуса и раньше и полнѣе всѣхъ апостоловъ поняла Его будущее воскресеніе и смыслъ искупленія и жизни Его, не исключая ни своего участія въ этомъ, ни того, что она предвѣчный духъ и жена Его, ни вообще законовъ сочетанія духа, которые она еще раньше безсознательно испытывала на себѣ и въ сильныхъ порывахъ любви къ Іисусу доходила до затеряннаго со временъ грѣха "дерева жизни", т. е. до яснаго чувства жизни и сочетанія своего духа.

Ученицей Его она сдълалась больше невидимыми вдохновеніями черезъ собственный духъ Его, пребывавшій въ ней, и черезъ духъ свой, пребывавшій въ Немъ, что было возможно и заочно, и издалека, и потомъ узнанное безъ словъ

провърялось на словахъ, во время ръдкихъ встръчъ ихъ; но жизнь ихъ шла, какъ и до тъхъ поръ, отдъльно, при странническомъ образъ жизни Его съ учениками, такъ какъ она не была въ числъ женщинъ, слъдовавшихъ за Нимъ.

Про нее упомянуто въ Евангеліи, что ученики, увидя человъка, который изгонялъ бъсовъ именемъ Іисуса, а за ними не ходилъ, запретили ему; но Іисусъ вступился за него, говоря имъ: "кто не противъ васъ, тотъ за васъ". Этотъ человъкъ, не ходившій за ними, была она; итакъ ее гнали, по незнанію, даже лучшіе ея друзья.

Незадолго до смерти Іисуса, передъ Пасхой, она пришла въ Іерусалимъ, и тутъ они видълись чаще и дольше, чъмъ до того времени, и Онъ еще болъе укръпилъ въ ней надежду на воскресеніе Свое.

У креста Его она стояла среди женщинъ галилейскихъ, въровавшихъ въ Него, вмъсть съ Его матерью, (къ Которой она стала по временамъ не надолго приходить, пребывая у Нея послъ того, какъ Онъ оправдалъ ее въ Наинъ). При Его страданіяхъ на кресть она улыбалась Ему, чтобъ напомнить Ему взглядомъ и улыбкой ихъ недавнюю бесъду о воскресеніи Его и о блаженной въчности: но до конца она не выдержала, какъ Мать Его, хотя и сдерживала свои слезы, которыхъ не могла сдержать Его Мать; прежде чъмъ Онъ испустиль духъ, ея сердце разорвалось, и она скоропостижно умерла, на Его глазахъ; это и было тъмъ мгновеніемъ, когда Онъ воскликнулъ: Боже мой, Боже мой, зачъмъ Ты оставилъ Меня! и это ускорило Его смерть, такъ что Пилать удивился, что Онъ уже умерь. А о ней люди сказали, что это Богь наказаль ее скоропостижной смертью за то, что она смъялась во время страданій Праведника. Такъ до конца сбылось надъ ней слово Его: "блаженны вы, когда будуть злословить вась напрасно за Меня".

Когда она невидимо воскресла съ Нимъ въ третій день, по сообщившейся ей отъ Него способности воскреснуть въ жизнь въчную, то Онъ въ теченіе сорока дней, остававшихся имъ провести на землъ, дополнилъ ей все еще неясное для нея о ихъ взаимныхъ отношеніяхъ, о предвъчности ея и о ея долъ въ возрожденіи искупленныхъ;

первою искуплена Имъ была она, ибо, по соединенію ея

съ Нимъ крещеніемъ и обрученіемъ всѣхъ слоевъ духа и тѣла, ей первой сообщилась очистительная и животворная для вѣчности сила страданій Его, а черезъ нее уже стала дѣйствовать потомъ и на возрожденныхъ въ нихъ дѣтей ихъ.

Послѣ вознесенія ихъ тѣлъ на небо, Его видимо, ея невидимо, они уже нигдѣ не стали пребывать безплотными духами, какъ было до самаго вознесенія ихъ, а вездѣ духъ ихъ сталъ соединенъ съ тѣломъ, и сколько бы они ни повторялись и гдѣ бы ни появлялись одновременно въ разныхъ мѣстахъ, на небесахъ или на землѣ, вездѣ тлѣнное тѣло ихъ повторяется вмѣстѣ съ духомъ; только обрученіемъ въ тѣлахъ людей, живущихъ на землѣ, или въ ангелахъ, духъ ихъ пребываетъ отдѣльно отъ тѣла.

Марія, какъ изв'єстно, жила н'єкоторое время на земл'є, посл'є смерти Сына, и, по христіанскому преданію, также воскресла въ третій день.

Съ тъхъ поръ и Она нигдъ не пребываеть безплотнымъ духомъ, какъ до воскресенія Своего, а вездъ, на небесахъ и на землъ, повторяется вмъстъ со Своимъ нетлъннымъ тъломъ, только обрученіемъ въ тълахъ другихъ людей, или въ ангелахъ, Ея духъ пребываетъ отдъльно отъ тъла; потому и Богъ Духъ Святой, или Дочь Божія, теперь такой же воскресшій Бого-человъкъ, какъ Сынъ Божій.

Сынъ Ея послъ воскресенія тыла Ея сталь и тыломъ Своимъ младенческаго образа пребывать въ Ней, а не однимъ только духовнымъ и свътовымъ составомъ.

Отецъ Маргариты по плоти сдълался христіаниномъ и умеръ мученикомъ за Христа въ Римъ, въ гоненіе Нерона, не зная, въ какихъ отношеніяхъ къ Христу была дочь его, и даже не зная, что у него была дочь, ибо онъ оставилъ мать ея раньше ея рожденія.

§ 8. Когда, послъ Пятидесятницы, была установлена первая церковь на землъ и вошли въ дъйствіе таинства Христовы, и когда въ нетлънномъ тълъ Маргариты, впервые появились земныя дъти ея, возрожденныя духовнымъ сочетаніемъ ея съ Христомъ, то искупленіе рода человъческаго свершилось.

Но крещеніе въ Христь черезъ церковь не такое дъйствіе, которое могло бы не быть безусловно необходимымъ

для всёхъ спасаемыхъ, и будучи необходимымъ для живущихъ после Христа, не быть одинаково необходимымъ для жившихъ раньше Его.

Крещеніе уподобляєтся въ Св. Писаніи ковчегу Ноеву, а ковчегь быль *единственным* средствомъ спасенія отъ потопа; и никто не избъгнулъ погибели, кромъ вошедшихъ въ него.

Такъ и внѣ крещенія нѣть спасенія въ вѣчности, ибо только оно уничтожаеть въ духѣ человѣка зародышъ зла, который иначе неминуемо погубить его и безъ чего человѣкъ не можеть имѣть безсмертнаго тѣла въ жизни вѣчной.

Тъло Маргариты, вмъщающее сперва духи, а потомъ послъ воскресенія и тъла всъхъ ея дътей, есть ковчегъ Новаго Завъта, единственный и безусловно нужный для всъхъ.

Какъ же спаслись святые и пророки ветхозавѣтные и самъ Илія—Іоаннъ, Креститель Господа, если не допустить для нихъ возможности участвовать въ крещеніи, помимо крещенія на землѣ водой, для нихъ еще не существовав-шаго. Какъ спаслись многіе святые и мученики изъ язычниковъ, которые, воспламенившись примѣромъ своихъ жертвъ, христіанъ, мучимыхъ ими, исповѣдывали Христа и умирали съ ними на пыткахъ, не успѣвъ креститься? Ибо "кто не родится свыше, тотъ не войдетъ въ царствіе Божіе", сказалъ Христосъ.

Это неопровержимо доказываеть, самымъ простымъ размышленіемъ, что есть крещеніе во Христь и участіе въ искупленіи Его, не въ одномъ только видимомъ міръ.

"Кто не родится отъ воды и Духа, не увидить царствія Божія"—эти слова относились къ живущимъ на землѣ, и дѣйствительно духъ во плоти не принимаеть и невидимаго крещенія, пока надъ нимъ не совершается обрядъ водою; но тѣ же слова въ иномъ видѣ "кто не родится свыше, не увидить царствія Божія" относились и къ умершимъ раньше установленія обряда водою, или не успѣвшимъ принять его.

Надъ такими крещеніе совершилось въ безплотномъ мірѣ непосредственнымъ дѣйствіемъ Духа Св. и сочетаніемъ Сына съ Церковью.

Въ день сошествія Св. Духа, всь достойные жизни въч-

ной, жившіе раньше Іисуса, снова родились отъ Него духами и душами своими, а усопшія души ихъ были соединены съ новорожденными душами лучами свъта тъхъ и другихъ силою Духа Св.

Всъ, спасенные для въчности въ Ветхомъ Завътъ, отъ Адама до Іосифа обручника и Іоанна Крестителя, возродились въ этотъ день, ибо для всъхъ было уготовано искупленіе.

Для всѣхъ это искупленіе совершилось рожденіемъ отъ Христа черезъ Маргариту, кромѣ самой Маргариты, которая получила его прямо отъ Него, по супружескому своему союзу съ Нимъ, и Маріи, которая была искуплена Сыномъ Своимъ, не какъ Богъ, а какъ человѣкъ, и не отъ грѣха, и безъ того не бывшаго въ Ней, по дѣйствію Ея Божественнаго Духа, а только отъ смерти,—однимъ лишъ пребываніемъ Его въ Ней Материнскимъ крещеніемъ Его младенческаго образа.

Когда Она воскресла нетлънною, то въ Ней возродилось и тъло Сына Ея, въ младенческомъ видъ, и облекло неизмънно пребывавшій въ Ней младенческій духъ Его. (Черезъ это новорожденное въ Ней тъло Его Ей и сообщилось отъ Него искупленіе отъ смерти, ибо этого Онъ долженъ былъ и для Себя Самого достигнуть очистительной силой Своихъ страданій, а первая способность воскреснуть въ нетлънномъ тълъ перешла къ Ней, послъ Ея смерти, черезъ духъ Его, какъ было и съ Маргаритой).

Но духовнымъ загробнымъ крещеніемъ всъхъ ветхозавътныхъ сыновъ царствія не ограничилось милосердіе Божіе; впослъдствіи были включены въ искупленіе крещеніемъ и тъ потомки Божіи, которые, хотя жили въ язычествъ и были воспитаны въ незнаніи истиннаго Бога, но по таинственному сообщенію свътовыми лучами духа съ истиновърующими, напитались ихъ идеями и мыслями, чувствовали и поступали по духу ихъ.

Такъ были спасены въ разное время, иные раньше, иные позже, по достаточномъ наставленіи ихъ въ истинъ черезъ безплотныхъ ангеловъ, братьевъ ихъ, всъ тъ язычники, которые жили по смыслу словъ апостола Павла: (Р. ІІ. 13—66 и 27—28). Наконецъ такимъ же способомъ были искуплены и всъ безъ исключенія младенцы и малольтніе Іудем

и язычники, умершіе неповинными ни въ какихъ гръ-

Но да не подумають, чтобы это сколько-нибудь уменьшило для умирающихъ христіанскихъ младенцевъ не только необходимость крещенія водою вообще, но даже необходимость какъ можно скоръе совершить его: духъ человъка и въ новорожденномъ не бываеть моложе 3-хъ лътъ (т. к. въ безилотномъ міръ онъ грудной младенецъ только внутри матери, но родится мгновенно и внъ ея и не моложе 3-хъ лътъ), потому, если не поспъшить крещеніемъ, онъ можеть, не имъя чистоты отъ первороднаго гръха, заразиться изъ міра тьмы такими дурными зачатками идей, которые въ случав смерти младенца раньше крещенія заставять его перейти въ безплотный мірь больнымъ и зараженнымь, хотя не по своей винь; а такое присутствие заразы зла въ идеъ духа, измъняя самое вещество свъта его, причиняеть ему такія же страданія, какія зараза твлесная причиняеть твлу.

На въкъ такой младенецъ не погибнеть, ибо онъ ни въ чемъ самъ не виновать, но довольно, что онъ будетъ страдать, и быть можетъ долго, даже иногда до общаго воскресенія, пока не сомкнутся соединительные лучи его съ самимъ собою, возрожденнымъ въ Маргаритъ, послъ смерти его.

Тъмъ болъе такой духъ можеть быть чувствительнымъ къ своей непроизвольной заразъ, если онъ не дътскій духъ, а взрослый, и очутится въ безплотномъ міръ въ предълъ своего везраста.

Такъ и многіе младенцы, жившіе до Христа, успокоились духомъ въ день общаго возрожденія умершихъ лишь послѣ страданій, перенесенныхъ отъ заразы зла, полученной на землѣ.

Тъ изъ тогда умершихъ не страдали, которые праведною жизнью успъли подавить въ себъ зло до степени зародыша; такіе въ спокойствіи и ясности духа ожидали своего крещенія.

На такомъ временномъ состояніи бользни и страданія духа, не влекущемъ за собой въчной гибели, основано и поминовеніе усопшихъ.

Еслибъ участь ихъ не подвергалась никакимъ перемъ-

намъ между смертью и воскресеніемъ, то поминовеніе не имѣло бы никакой цѣли, между тѣмъ христіане знають по преданію, что "великая бываеть польза душамъ, упоминаемымъ въ молитвѣ, когда прележитъ великая и страшная жертва тѣла и крови Христовой".

Это происходить оть того, что даже изъ тъхъ людей, которые по дъламъ своимъ не заслуживають передъ Богомъ въчной погибели, многіе не настолько поддерживають соединеніе свое съ крещенымъ духомъ своимъ добрыми дълами на землъ, не настолько пребывають во Христь, чтобъ не ослабъли соединительные лучи ихъ; тогда, уже но своей винъ, они вносять съ собой въ безплотный міръ заразу и болъзнь духа, отъ которой страдають, пока мало по малу, во время сочетаній Христа съ церковью, обновляющихъ ихъ жизнь, не укръпится связь этихъ лучей. А такъ какъ сочетанія эти происходять главнымъ образомъ во время таинства Евхаристіи, то молитвы, возносимыя въ это время за больныхъ духомъ въ загробномъ міръ, способствуютъ возобновленію и усиленію тока ихъ лучей.

Такое временное страданіе послъ смерти не есть Чистилище, какъ иные думають, ибо Богъ никого не очищаеть зломъ, и страданія очистительныя есть только одни, самого Христа, и другихъ не требуется; въ безплотномъ же мір'в страданія могуть происходить только оть присутствія зла и тьмы въ самомъ духъ, а не отъ чего иного, и внъшнихъ средствъ, производящихъ ихъ такъ, какъ на землъ, у Бога тамъ нътъ; точно также уменьшаются эти страданія не покаяніемъ умершаго, ибо покаяніе онъ долженъ принести до смерти, и послъ оно не принимается; а состоять эти страданія просто изъ бользней духа, не Богомъ посылаемыхъ на умершаго и не очистительныхъ, но заносимыхъ имъ въ видъ заразы, полученной въ тълъ отъ грѣховъ его и не уничтоженной имъ самимъ заблаговременно, потому уничтожение ихъ есть не покаяние и исправленіе, а леченіе, такое же, какому подвергають больное тъло, которое также бываеть больнымь отъ послъдствій гръховъ.

Христіанинъ можеть совершенно избѣжать такихъ загробныхъ болѣзней, ибо онъ отъ крещенія свободенъ отъ всякаго зла внутри себя; но язычникъ и иновѣрецъ, какими

бы добродътелями ни заслужиль окончательное свое участіе въ искупленіи и жизни въчной, никогда при переходъ въ въчность сразу здоровь не бываеть, ибо ложныя ученія, окружающія его, при существующемь въ немъ зародышть первороднаго гръха, непремънно заражають его зломъ.

Всѣ тѣ, которые войдуть въ жизнь вѣчную, но не успѣли участвовать въ первомъ возрожденіи умершихъ, иновѣрцы и дѣти, продолжали и продолжають еще и послѣ дня Пятидесятницы возрождаться загробнымъ крещеніемъ, по мѣрѣ того какъ умирають, если только не по своей винѣ не вошли въ общество христіанское, а по невѣдѣнію или неразумѣнію, или по недостатку времени, какъ мученики, и потому крещены водою не были.

(Если же они имъли уши слышать и не слышали, и имъя возможность креститься на землъ, не пожелали, стало быть заперли сердце свое отъ Бога, для такихъ загробное крещеніе не совершится, и въ книгу жизни они вписаны не будутъ).

Такъ и спасеніе Іудеевъ, жившихъ послѣ Христа, и принявшихъ отъ отцовъ своихъ заблужденія ихъ относительно Его: одинъ Богъ всевѣдущій, испытующій сердца и внутренности, знаетъ, кого изъ нихъ можетъ помиловать, включивъ въ загробное крещеніе, и кого нѣтъ. Тутъ не имѣютъ значенія никакія земныя добродѣтели ихъ, а только то, кому изъ нихъ вмѣнитъ Богъ въ вину, по тайному состоянію сердца каждаго изъ нихъ, что онъ не обратился къ вѣрѣ въ Сына Божія, и кому этого не вмѣнитъ.

§ 9. Въ первыя же времена христіанства мало по малу установились въ окончательномъ видъ всъ семь основанныхъ Христомъ таинствъ.

Таинство есть дъйствіе, которое совершается для какойнибудь пользы человъка посредствомъ законовъ невидимой природы, духовной или плотской, человъку неизвъстныхъ, и потому тайныхъ, и большею частью научному изслъдованію не подлежащихъ, а понятныхъ человъку только умозрительно, и доказываемыхъ ему только върой, а не точнымъ знаніемъ. Вотъ по какимъ законамъ совершаются семь таинствъ:

а) Крещеніе. Оно уже достаточно разъяснено самимъ смыс-

ломъ искупленія. На земл'я новымъ родителямъ крещаемаго соотв'ятствуютъ воспріемники его, ручающіеся за обученіе его истинамъ в'яры; въ нихъ младенческій образъ ихъ вселяется силою Духа Св. обрученіемъ между слоевъ ихъ, въ матери материнскимъ способомъ, а въ отц'я отеческимъ, т. е. только въ сердц'я, въ уменьшенномъ вид'я и наклонно.

[Точно такъ, какъ соединены съ родителями нечетнаго духа братья и сестры ихъ, родящеся отъ нихъ плотью, и какъ соединены со своими родителями дочери четнаго духа, не отъ нихъ рожденныя, но выдълившіяся изъ мужей своихъ].

б) Брака. Онъ состоить не въ погруженіи духа одного въ другой, какъ природный духовный бракъ, ибо такое погруженіе можеть существовать только отъ природы и только съ однимъ лицомъ, а бракъ на землѣ часто совершается людьми не съ природной четой ихъ; но онъ состоитъ въ обрученіи слоевъ духа и души одного лица съ слоями другого силою Духа Св., что необходимо для очищенія союза плоти, насколько это возможно послѣ грѣха; когда же вступаютъ въ бракъ между собой природные супруги, то совершается только обрученіе души, ибо обрученіе духа уже существуеть въ нихъ, тогда какъ соединеніе души отъ природы [послѣ грѣхопаденія] бываеть у нихъ только крещеніемъ, а не обрученіемъ.

Таннство брака, какъ очистительное средство для союза плоти, необходимо и для природныхъ супруговъ въ равной мъръ, какъ и для чужихъ, чтобъ обручена была чередованіемъ слоевъ однихъ навстръчу другимъ и душа ихъ животная, какъ обрученъ ангельскій духъ, иначе любовь души ихъ будетъ слъпа и не одухотворена, и осквернитъ этимъ какъ союзъ плоти, такъ и союзъ самого духа.

Хотя Іисусь не сочетался съ Маргаритой на землъ, но незадолго до ихъ смерти, въ виду имъющаго наступить для нихъ со временемъ сочетанія сперва ихъ крови, а потомъ и самой воскресшей плоти, они были соединены Духомъ Св. обрученіемъ душъ ихъ еще въ смертныхъ тълахъ, только безъ видимаго обряда.

Обрядъ таинства бракосочетанія состоить изъ двухъ частей,—обрученія кольцами и вінчанія, въ знакъ того, что совершеннюйшій бракъ на землів есть такой, въ которомъ соединеніе плоти совпадаеть съ природнымъ, непроизвольнымъ

соединеніемъ духа нераздъльной четы, а подобное соединеніе духа имъетъ два способа, обрученіе и крещеніе духовныхъ слоевъ.

Обрученіе слоевъ духа изображается видимымъ обмѣномъ колецъ, окружающихъ тѣло, какъ слои духа окружаютъ одинъ другой; крещеніе же слоевъ духа, которое и есть существенная принадлежность четнаго духа [ибо обрученіе принадлежитъ и нечетному] и которое дѣлаетъ духъ способнымъ рождать подобныхъ себъ, или усънчиваетъ его союзъ плодородіемъ, — изображается наложеніемъ вѣнцовъ, какъ знаковъ природной будущей власти родоначальниковъ будущихъ племенъ.

Тамъ, гдѣ нѣтъ природнаго духовнаго крещенія одного изъ новобрачныхъ въ другомъ, наложеніе вѣнцовъ означаеть только дозволеніе Божіе вступить въ такой же способный къ плодородію союзъ плоти [увѣнчивающій плодородіемъ одну плоть, безъ всякаго участія или только безъ обоюднаго участія духа, (послѣднее, если жена четный духъ)] какой бываеть у духа природной четы.

Во время вънчанія и происходить, какъ между природными супругами по духу, такъ и между чужими, обрученіе Духомъ Св. слоевъ души ихъ, посредницы между плотью и духомъ, которое и даетъ окончательное узаконеніе и освященіе союзу плоти; во время же обрученія кольцами, если новобрачные чужіе отъ природы, въ нихъ происходить обрученіе ихъ духа, котораго въ нихъ раньше не было, а если они природная чета, и обрученіе духа въ нихъ уже было, то обмъть колецъ только подтверждаетъ существованіе этого союза и открываетъ путь къ обряду вънчанія, для дозволенія имъ такъ же плодотворно соединиться плотью, какъ уже соединенъ отъ природы ихъ духъ.

Законы каждаго міра, видимаго и невидимаго, установлены Богомъ неприкосновенными. Какъ нерасторжимъ никакою силою природный духовный бракъ и достигаетъ своихъ цълей рожденія новыхъ духовъ, если не въ нынъшней жизни, то въ загробной, несмотря ни на дъвственность илоти, ни на союзъ плоти съ другимъ лицомъ, при которомъ всъ начала жизни дътей все-таки зарождаются въ матери отъ ея природнаго духовнаго мужа, хотя бы невиданнаго ею, но пребывающаго въ ней, а не отъ мужа по плоти, отъ ко-

тораго зарождается только мертвая плоть, —точно такъ и тълесный произвольный бракъ, разъ онъ совершился, дълается нерасторжимымъ, по заповъди Христовой, пока существуетъ смертное, не духовное тъло; какъ духъ природной четы, составляющей одну идею въ двухъ свътахъ, одну душу въ двухъ тълахъ, сочетается Самимъ Богомъ, и никто не можетъ разлучить его; такъ и плоть, съ дозволенія Божьяго [въ обрядъ таинства], ставшую изъ двухъ одною плотью, не долженъ разлучать человъкъ, хотя бы союзъ ея не совпадалъ съ природой духа, ибо невидимому союзу духа и цълямъ его будущей жизни онъ не мъщаетъ.

Запретивъ разводъ, Христосъ прибавилъ: "кромѣ вины прелюбодѣянія", но это сказано какъ позволеніе, ради человѣческаго малодушія, а не какъ обязательное повелѣніе, и тотъ совершеннѣе исполняетъ законъ Христовъ, кто даже за вину прелюбодѣянія не ищетъ разрыва брака для вступленія въ другой, если невозможно полное примиреніе за недостаткомъ раскаянія въ виновномъ или если дальнѣйшее сочетаніе другъ съ другомъ было бы тяжело для одного изъ нихъ, лучше прекратить брачный союзъ, не выходя изъ брака ради своей свободы.

Еще совершенные поступаеть тоть, кто совсымь не заключаеть брака и остается довственныма; но это, по словамь Христа, "не всякому дано вмъстить". Не говоря уже о томъ, что для нечетнаго духа дъвственность совершенно согласна съ его природой, и всякое нарушение ея есть нъкоторое паденіе, —но даже для четного духа она есть не только охрана отъ своихъ и чужихъ ошибокъ, могущихъ привести его къ браку не со своей четой, но и прямое увеличение его собственнаго счастья, даже при полной возможности сознательно и безошибочно соединиться съ четой своей: съ тъхъ поръ какъ гръхопадение унизило союзъ плоти и ввело въ него противоръчіе съ союзомъ духа, человъкъ живпе чувствуета любовь своего духа и больше радуется ею, пока она не сопровождается удовлетвореніемъ плоти, посль котораго она почти неизбъжно падаетъ и лишь весьма ръдко, и то только большею частью при общих великихъ страданіяхъ на жизненномъ пути, остается въ прежней чистомъ и силъ.

Потому хотя бы человъкъ позналъ любовь своего духа и могъ безпрепятственно вступить въ бракъ съ четой своей,

блаженны они оба, если отъ этого добровольно откажутся, ибо духъ тогда глубже проникнеть въ нихъ, и они до нъкоторой степени почувствують сочетание его, а надежда на незапятнанный союзъ его послъ воскресения [въ безплотномъже міръ уже сейчасъ послъ смерти] больше доставить имърадости, чъмъ опасное для подъема духа удовлетворение плоти.

[Если бы Богъ желалъ сохранить нынѣшній міръ и продолжить населеніе его, Онъ не сказалъ бы, что дѣвство совершеннѣе супружества, но такъ какъ міръ обреченъ на гибель, потому Онъ сказалъ это, ибо не дорожить продолженіемъ родовъ міра сего].

Въ міръ нетлънномъ дъвство и супружество считаются равнаго достоинства, кому какъ природой дано, и избрать то и другое для себя не зависить отъ человъка, а назначается Богомъ, ибо Онъ хочетъ продлить роды нетлънныхъ существъ.

Любовь человъка въ міръ семъ только тогда полезна его духу и возвышаеть его, когда обращена къ его природной четъ, всякая же иная любовь вредна и унижаетъ человъка; при такой неестественной любви, человъкъ не видитъ полнаго образа духа того, кого любитъ, и не сознаетъ, какой родственный ему образъ пребываетъ въ немъ, а по нъкоторымъ ошибочнымъ признакамъ представляетъ себъ совершенно ложный образъ того, кого любитъ, и усиливается вобрать въ себя свътовыя выдъленія этого чужого духа, такъ какъ полный образъ его онъ не можетъ въ себя вселить.

Иногда на горе себъ, ему и удается ввести въ свой духъ чужія выдъленія и тогда они портятся въ чужой средъ и искажають его собственный духъ, черезъ это онъ дълается больнымъ.

Объ этомъ Христосъ сказалъ: "кто смотритъ на женщину съ вожделъніемъ, уже прелюбодийствоваль съ нею въ сердцъ своемъ". Это сказано не только о вожделъніяхъ плоти, вызываемыхъ красивою внъшностью. но и о вожделъніяхъ духа, не менъе опасныхъ, когда они противоръчатъ природъ.

Потому, если человъкъ любилъ въ теченіе своей жизни не одно *только* лицо, то которая-нибудь любовь его была *неза-конна*, неестественна и вредна для него, ибо чета у него только одна [и притомъ не всегда первая любовь бываетъ

истинною]; также если одно и то же лицо любять двое или нъсколько человъкъ, то любовь ихъ, кромъ одного, незаконна, неестественна и вредна, ибо у любимаго ими существа есть одна только чета [и притомъ не всегда отвътную любовь получаеть изъ двухъ или нъсколькихъ человъкъ тотъ, чья любовь истинна].

Любовь, несоотвътствующая природъ духа, до нъкоторой степени безвредна только тогда, если обращена къ тому существу, съ къмъ любящій его такою любовью состоит въ таинствъ брака; хотя бы онъ, не будучи природной четой его, природную чету свою имълъ внъ брака, онъ можетъ, не унижая себя, чувствовать къ нему нъчто подобное природной любви; но и тогда такая любовь не должна доходить до искаженія идеи духа, насильственнымъ вбираніемъ въ него чужихъ свътовыхъ выдъленій, а должна оставаться на степени безвреднаго сочувствія духа одного къ другому, а не прелюбодьянія духа, которое даже въ бракъ внъшнемъ есть преступление противо отдъльного оть него брака внутренняю съ другимъ лицомъ. Любовь къ тому лицу, съ къмъ состоящій во внъшнемъ бракъ съ другимъ лицомъ составляеть природную чету, остается безередной и законной и не унижаеть человъка лишь до тъхъ поръ, пока онъ ничъмъ: ни словомъ, ни дъломъ, ни признаніемъ не проявляеть ея наружно и не сообщаеть о ней своей духовной четь, а всь свои радости отлагает до будущаго міра. Если же онъ допустить мальйшее наружное проявление такой любви, хотя бы одними словами, то онъ переступить законы онъшняю брака и подвергнется тому, что и законы онутренняю его брака будуть преступлены.

Для нечетнаго духа всякая любовь вит брака или раньше брака безусловно вредна и унизительна; въ бракъ для него безвредно живое сочувствие духа, сходное съ любовью, но не такое, которое дошло бы до стремленія привлечь внутрь себя чужія свътовыя выдъленія и исказить ими духъ свой.

в) *Причащеніе*. Оно замѣняеть до общаго воскресенія тѣль и до преобразованія міра обновляющее дѣйствіе тѣлеснаго сочетанія Христа и Церкви на дѣтей ихъ;

таинство крещенія соотвътствуєть будущему возрожденію воскресшихь тъль ихь въ тълъ Маргариты, но поддерживаться и возобновляться будеть сила этого возрожденія ея

повторяющимся сочетаніемъ съ Христомъ движеніями частицъ тілесныхъ.

До тъхъ же поръ, пока нътъ тълеснаго соединенія съ Нимъ ни церкви-матери, ни церкви-общины изъ ея дътей, оно замъняется, какъ для нея самой, такъ и для дътей ея, введеніемъ въ ихъ тъло пищевымъ способомъ плоти и крови Христовой. Посредствомъ этого и тъла ихъ до нъкоторой степени участвують въ соединеніи съ Нимъ ихъ душъ и духовъ и жизнь укръпляется въ тълахъ ихъ.

Это происходить благодаря свойству воскресшаго тъла Христова повторяться изъ самого себя.

Впрочемъ иногда, въ видъ особеннаго чуда Божьяго, это свойство сообщается и тъламъ нынъшней природы; такъ, Інсусъ силою Духа Своего 'повторилъ частицы Своего тъла и причастилъ ими апостоловъ, еще бывши въ смертномъ тълъ; такъ, Онъ силою Духа Своего повторилъ изъ самихъ себя тъ хлъбы и рыбы, которыми два раза чудесно накормилъ народъ.

Во время таинства Евхаристіи частицы тѣла и крови Христовой, уносимыя изъ него въ безчисленныхъ повтореніяхъ Его свѣтовыми лучами, совмѣщаются съ хлѣбомъ и виномъ и уподобляють себѣ самые хлѣбъ и вино. Въ тѣлахъ причастниковъ онѣ опять умножаются настолько, что еще долгое время питають ихъ и укрѣпляють въ нихъ жизненную силу духа и тѣла.

- г) *Покалніе* Оно совершается въ таинственномъ присутствіи, въ непосредственной близости отъ кающагося Самого Христа въ воскресшемъ невидимомъ тѣлѣ Его.
- д) Священство. Оно передаеть преемственнымъ наложеніемъ рукъ лучи плотского и духовнаго свъта Христова, впервые сообщившіеся другимъ лицамъ черезъ положеніе Его собственныхъ рукъ; съ ними вмъстъ передается получающимъ ихъ лицамъ и способность служить посредниками между видимымъ и невидимымъ міромъ при таинствахъ.
- е) *Миропомазаніе*. Въ немъ сообщаются, черезъ посредство Св. мура, *світовые муш* Дочери Божіей, дающіе помазаннику большую способность воспринимать *вдохновенія* или *внушенія* Дочери слышать и уразумѣвать ихъ и поступать согласно съ ними.
  - ж) Елеосоящение. Въ немъ сообщаются, черезъ посредство

елея, тѣ соътовые лучи Сына Божія, которые исходили изъ Него при исцъленіи Имъ больныхъ, о чемъ Онъ сказаль кровоточивой женщинѣ: "Я чувствовалъ силу, исходящую изъ Меня". Ими Онъ исцъляетъ больныхъ, подымая въ нихъ духъ ихъ, и бодростью духа оживляя ихъ тѣло.

Вмѣстѣ съ таинствами установлены были времена и правила христіанскихъ постовъ. Цѣль ихъ та, чтобы прічить заблаговременно животную душу человѣка къ пищѣ болѣе сходной съ пищей, существовавшей до грѣхопаденія, и съ той, которая будеть въ переустроенномъ мірѣ.

[Чтобъ изгнать изъ міра смерть, борьбу за жизнь между живыми существами и, какъ послѣдствіе всего этого, ненависть и зло, необходимо изгнать пожираніе живыми существами другъ друга].

Но плотоядныя привычки не такъ скоро искореняются и какъ бы ни было проникнуто духомъ будущее тѣло человъка, Богъ предвидѣлъ, что искушеніе можетъ снова возникнуть въ немъ уже съ другой стороны: если не со стороны сочетанія плоти, то со стороны пищи, по старой памяти его способа питанія на испорченной землѣ].

[Между тъмъ стоить только показать примъръ хищности и плотоядности въ безусловно добромъ міръ, чтобъ заразить имъ другія существа, если не людей, то звърей, и этимъ можеть снова испортиться міръ, искупленный такою дорогою цъною].

Воть почему ни одинъ человъкъ, въ которомъ Богъ усмотрить плотоядныя наклонности, не войдеть въ царствіе небесное, ради спасенія другихъ, чтобъ не допустить туда вреднаго члена церковной общины;

[эти наклонности могуть не остаться въ человъкъ и не оказаться въ немъ по воскресеніи его въ духовномъ тълъ и при несоблюденіи имъ постовъ, по какой-нибудь необходимости; но для большей върности и безопасности, чтобъ оградить человъка отъ незамътныхъ ему самому наслъдственныхъ привычекъ и тайныхъ побужденій плоти, церковь установила посты, какъ предохраняющее средство, какъ переходъ къ инымъ условіямъ будущей жизни].

Не только люди, но и животныя будуть подвергаться строгому осмотру ихъ въ отношеніи хищности и плотоядности, прежде чъмъ быть допущенными въ переустроенный міръ].

[Тѣ особи изъ нынѣ хищныхъ и плотоядныхъ породъ, въ которыхъ недостаточно будутъ уничтожены эти побужденія промежуткомъ безплотной жизни ихъ между смертью и воскресеніемъ, будутъ изгнаны изъ міра Божьяго и поселены въ особомъ мѣстѣ міра тьмы, гдѣ они будутъ продолжать прежнее существованіе борьбы и злобы; ибо жива память о грѣхопаденіи перваго міра, которое было вызвано примѣромъ прелюбодѣянія змѣя].

[Воскреснуть же и животныя или измѣнятся тѣ, которыя доживуть до того дня въ такомъ же обновленномъ нетлѣнномъ тѣлѣ, какъ и люди, болѣе проникнутомъ душой, такъ что, за исключеніемъ немногихъ, особенно вредныхъ особей, и плотоядныя между ними будутъ способны приноровиться къ условіямъ новаго міра, такъ какъ послѣ чисто душевной, загробной жизни, почувствуютъ себя уже не въ такомъ тѣлѣ, какъ прежде, и не будутъ помнить своихъ прежнихъ побужденій и обычаевъ] (Р. VIII. 18—22).

10. Какъ не было кончено откровеніе Божіе въ Ветхомъ Завъть, такъ не было оно кончено и въ первомъ Новомъ, ибо умъ человъческій не мого бы сразу вмъстить всего, какъ говорилъ и Іисусъ ученикамъ: "многое имъю сказать вамъ, но вы теперь не можете вмъстить. Когда же придеть духъ истины, то наставить васъ на всякую правду и будущее возвъстить вамъ".

И воть послѣ сошествія Св. Духа, одинь изъ этихъ учениковъ, Іоаннъ, сдѣлался способнымъ дальше всѣхъ другихъ проникнуть пророческимъ взоромъ въ будущее, въ Апокалипсисѣ. Истолковать же его пророчества и дополнить все недосказанное Іисусомъ по неготовности Его временъ—Богъ предоставилъ самой Маргаритѣ, въ послѣднемъ новомъ завѣтѣ, дабы ея ученіе сдѣлалось такою же дополнительною, нераздѣльною частью ученія Іисусова, какъ она сама есть дополнительная, нераздѣльная часть Его души.

Къ этому будущему послъднему откровенію, ниспосылаемому нынъ черезъ Маргариту. Церковь живую, Богъ и направляетъ духъ истинно върующихъ и все, что Онъ ни дълалъ надъ ними, клонилось къ тому, чтобъ подготовить ихъ принять его.

Для этого, хотя и имъя пророчество о будущемъ тре-

тьемъ откровеніи, они не должны были подозрѣвать, что оно предстоить имъ, а должны были думать, что все, что возможно имъ знать на землѣ о небесныхъ вещахъ, имъ уже сказано; такъ же какъ въ Ветхомъ Завѣтѣ принявшіе первое откровеніе ничего не знали о второмъ и не подозрѣвали, какія новыя истины оно возвѣститъ имъ.

Такое невъдъніе будущаго было необходимо для цълей Божіихъ потому, что о чемъ Онъ самъ считалъ преждевременнымъ для человъка знать, о томъ человъку не слъдовало и догадываться, ибо преждевременная истина не могла еще быть правильно понята; а ложнопонятая превратилась бы въ заблужденіе и принесла бы вредъ.

Наобороть, цълью и способомъ дъйствія сатаны всегда было то, чтобъ человъкъ, умомъ и сердцемъ не готовый къ скрытой отъ него истинъ, узнавалъ ее преждееременно и потому узнавалъ бы ее такъ, чтобъ она представлялась ему въ какъ можно болъе искаженномъ видъ, съ чудовищнымъ извращеніемъ въ такую ложь, которая была бы сходна съ ней, какъ демоны сходны съ прежнимъ ангельскимъ образомъ ихъ самихъ.

Въ то время, какъ въ истинной іудейской въръ люди спокойно чтили единаго Бога и ждали Искупителя отъ Него, не отдавая себъ яснаго отчета, Кто будетъ этимъ Искупителемъ, и тъмъ временемъ пребывали въ полномъ невъдъни остального, даже вопросовъ никакихъ не задавая себъ,—въ безчисленныхъ языческихъ върахъ были слюды, въ искаженномъ, лживомъ видъ, всевозможныхъ истинъ будущаго откровенія, даже до послъдняго нынъшняго, въ каждой въръ были отрывки какой-нибудь части духовныхъ тайнъ, въ одной одни, въ другой иные, а что не умъщалось въ върахъ, то дополнялось философскими системами.

Даже отрицательная философія, враждебная всякой въръ и болье развившаяся въ ныньшнія времена, имьеть долю искаженной истины: а именно, ито душа безъ тъла не существуеть, такъ какъ она есть отвлеченность. Это справедливо, но для души духа, которая осуществляется свътомъ его и безъ своего свъта или тъла дъйствительно не существуеть, такъ какъ безъ него она уже есть отвлеченность, не живая, а мертвая идея.

Но эта же самая неоспоримая истина сдѣлалась нелѣпою ложью въ примѣненіи къ ентинему плотскому тѣлу такой громадной сложности и такого грубаго состава, что чистая отвлеченная идея никогда не могла бы осуществиться прямо черезъ него; между этимъ тѣломъ и личной человѣческой идеей еще лежить вся постепенность двухъ мертвыхъ свѣтовыхъ тѣлъ, животной сотворенной души и свѣтового тѣла самого духа.

Подобнымъ-то образомъ сатана и его сообщники, знавшіе сами всё духовныя тайны во всей ихъ сущности, вдокновляли ими людей для того, чтобъ ввести ихъ въ самыя крайнія заблужденія; имъ даже не нужно было изобрётать самимъ эти заблужденія, они сами собой должны были возникнуть въ людяхъ, какъ только въ ихъ духъ попадала подсказанная имъ изъ невидимаго міра преждевременная для нихъ тайна.

Въра истинная во всъ времена была только одна, Духомъ Святымъ внушенная съ мудрымъ умолчаніемъ всего лишняго, и философія можеть быть истинною и полезною только когда основана на такой въръ; всъ же прочія пытоливыя и необузданно пророческія въры и системы идуть оть лукаваго.

Изъ нихъ есть нѣкоторыя, возникшія подъ солнцемъ жаркаго пояса, въ которыхъ раньше Христа почти дословно угадано все внѣшнее ученіе христійнства, кромѣ внутренняго духа его; но чѣмъ ближе такія вѣры подходять къ истинѣ, тѣмъ чудовищите направляется у нихъ смыслъ ея, что подаетъ поводъ къ самымъ возмутительнымъ религіознымъ обрядамъ и жертвоприношеніямъ; все, что кротко и благодатно само по себѣ, у нихъ превращается въ безчеловѣчность, жестокость и истязаніе, и все что мудро и необходимо— въ мрачную нелѣпость.

Съ самаго начала христіанства, какъ только міровое добро усилилось такими могучими средствами, какъ крещеніе и личное ученіе и личный примъръ Самого Бога-Рафаила, врагъ человъческій сталъ подкапываться подъ христіанское сознаніе, чтобъ сбить его съ пути, начертаннаго Богомъ, и отръзать дорогу къ предстоявшему ему третьему откровенію.

Это третье откровеніе было всегда страшнъе для сатаны

ибо онъ зналъ, что оно будеть послъднимъ подкръплением добра на землъ передъ окончательной побъдой добра и что послъ него должно начаться то крайнее напряжение силъ добра и зла, за которымъ ужъ не будеть для побъжденнаго никакой надежды на побъду.

Потому сатана всъ свои усилія устремиль на то, чтобь не допустить христіанство до этого откровенія, чтобь поселить въ умъ человъческомъ такую путаницу понятій, которая сдълала бы его неспособнымъ воспринять эти послъднія истины. Къ этому и клонились всть ереси, внушенныя имъ христіанамъ въ разныя времена.

Разнообразны были ереси отъ смѣшенія христіанскихъ идей съ языческой философіей; но болѣе важны и опасны были тѣ, противъ которыхъ боролись вселенскіе соборы, причемъ они, въ то время какъ опровергали ихъ, приводили все вз большую ясность и полноту свои собственные, православно-христіанскіе догматы. Какъ всегда, усиленіе зла ведетъ къ усиленію добра и наоборотъ, такъ и ереси первыхъ временъ много послужили, косвеннымъ образомъ, къ правильной и многосторонней выработкъ догматическаго православнаго ученія, трудами семи вселенскихъ соборовъ.

Первый соборъ опроверть ересь Арія, учившаго, что Сынъ Божій быль не Богь, а высшее, совершеннъйшее твореніе Божіе, посредствомъ котораго быль созданъ міръ, а Сыномъ Божіимъ называется не по естеству, а по усыновленію.

Истина, искаженная этимъ ученіемъ, состоитъ въ томъ, что 1) высшее твореніе Божіе есть, но это не Сынъ Божій, а Маргарита, предвѣчный ангелъ, ближайшій къ Богу; 2) что черезъ это высшее твореніе созданъ міръ, но только міръ духовныхъ существъ, происшедшихъ отъ Бога-Сына черезъ нее, а не остальной міръ; 3) что сыны Божій не по естеству есть, но это не Сынъ Божій, а всѣ ангелы безплотные и воплощенные, которые хотя и рождены Богомъ, но не имѣютъ равнаго естества съ Нимъ; 4) что усыновленіе есть, но не для Сына Божія, а для крещеныхъ людей, бывшихъ Его потомками и ставшихъ родными дѣтьми, только это не внѣшнее усыновленіе, а внутреннее второе рожденіе отъ Него.

Второй соборъ опровергъ ересь Македонія, учившаго, что Духъ Святой не Богъ, а твореніе Сына. Истина, искаженная этимъ ученіемъ, состоить въ томъ 1) что существо сотворенное однимъ только Лицомъ Божіимъ есть, но оно сотворено не Сыномъ, а самимъ Духомъ Святымъ, и это твореніе есть Маргарита, созданная и возрожденная однимъ только Духомъ Святымъ изо всѣхъ лицъ Божіихъ; 2) что въ сотвореніи этого существа Сынъ участвовалъ особеннымъ образомъ, но это произошло не тѣмъ, что Онъ одинъ сотворилъ его, а тѣмъ, что оно было сотворено Его Сестрой изъ части Его личной идеи.

Третій соборъ опровергъ ересь Несторія, учившаго, что, такъ какъ въ Іисусъ Христъ было два лица, Божеское и человъческое, то Онъ родился простымъ человъкомъ, а Божество послъ, за святость Его жизни соединилось съ Нимъ, и потому Пресвятую Дъву Марію нужно называть Христородицею, а не Богородицею.

Истина, искаженная этимъ ученіемъ, состоить въ томъ 1) что дъйствительно было воплощенное Лицо Божіе на землъ, которое уже только впослъдствіи соединилось со своимъ человъческимъ естествомъ, родившимся безъ Него, но это быль не Сынь Божій, а Духь Святой, соединившійся такимъ образомъ съ Маріей; 2) что, кромъ Нея, еще и Маргарита соединилась своимъ обыкновеннымъ ангельскимъ естествомъ съ естествомъ предвъчнымъ не отъ рожденія, а впослъдствін; 3) что такое воплощеніе одного естества, не одновременно съ рожденіемъ другого, нисколько не противоръчить единству лица при двухъ естествахъ; но еретики, считавшіе двойственность лица необходимою для такого поздняго воплощенія Божескаго Духа, внесли неясность въ понятія и самихъ православныхъ, и православные, совершенно справедливо опредъливши признавать соединеніе двухъ естествъ во Христъ со времени рожденія Его, сдълали это какт бы на основани того, что въ Немъ одно только Лицо, между тъмъ какъ одно отъ другого нисколько не зависъло, и, имъя одно Лицо, Онъ мого все-таки воплотиться Божескимъ естествомъ послъ рожденія человъческаго. Если это съ Нимъ не произошло, то не по причинъ единства Его лица, а независимо отъ этого, а въ Матери Его и въ духовной женъ Его хотя и произошло воплощение второго ихъ духа впослъдствіи, но это нисколько не доказываеть, чтобъ въ каждой изъ нихъ было два лица, а не одно.

Всь эти недоразумьнія возникли оть того, что какъ еретики, такъ н сами православные не имъли настоящаго, полнаго понятія о сущности духа и души и о двухъ естествахъ, животномъ и ангельскомъ, имфющихся въ каждомъ человъкъ: въ Адама ангельскій духъ его воплотился въ совершенномъ возрасть, но не придаля ему другого лица, только другое естество; такъ и въ каждомъ человъкъ есть лицо души, и есть лицо его духа; это одно и то же лицо, но не равной славы и не равной красоты и выразительности, и потому оно не равно выражаеть его идею; въ Іисусъ Христъ, напр., всъ видъли только Его обыкновенное лицо, но трое изъ учениковъ Его видъли то же самое лицо Его въ преображенномъ видъ: это было лицо Его Духа, а то было лицо Его души, хотя въ немъ могли сквозить и проблески Духа; такъ и въ каждомъ человъкъ есть обыкновенное лицо, и есть преображенное, болъе выражающее его идею, почему и сказано, что праведники "просіяють какъ солнце въ царствін Отпа ихъ".

(Художники, старающіеся изобразить именно лицо духа человъческаго, хорошо знають это различіе). (Воть о такомъ только неравенствъ славы лица Іисуса Христа, лица духа человъческаго и лица духа Божественнаго, могла быть ръчь, а не о двойственности лица Его, неравенство же это, присущее каждому человъку, неоспоримо; только въ Іисусъ Христъ, кромъ обыкновеннаго неравенства лицъ души и духа, еще было другое неравенство: лицо человъческаго духа Его и лицо Его Божескаго Духа).

Сатана, съявшій ереси, хорошо зналь, что люди не понимають, что они сами состоять изъ двухъ существъ неравной природы, но одного и того же лица, которыя слиты въ нихъ воедино, и потому не поймуть и значенія двухъ естествъ Христовыхъ и отношеній ихъ къ лицу Его, вслъдствіе этого, онъ съ увъренностью разсчитываль, что стоитъ только возбудить въ нихъ идею раздъльности естествъ, какъ за нею сама собою явится и идея раздъльности лицъ.

Это зависъло главнымъ образомъ оттого, что люди, вообще не понимавшіе, что одно и то же лицо, духъ или душа можеть пребывать въ одно время въ разныхъ мъстахъ, и потому не понимавшіе повтореній одного и того же лица въ одномъ естествъ, не допускали и повтореній его внутри че-

ловъка въ разныхъ естествахъ, а тъмъ болъе появленія въ немъ того же самаго лица въ другомъ естествъ не одновременно съ первымъ появленіи его при рожденіи.

Все это само по себѣ не могло вредить будущему уразумѣнію свойствъ духа, еслибъ не были возбуждены эти вопросы, еще не подлежавшіе тогда разрѣшенію; но ересь Несторія именно и клонилась къ тому, чтобъ натолкнуть умъ человѣческій на нихъ и заставить его разрѣшить ихъ себѣ какъ-нибудь превратно, такъ чтобъ отклонить его отъ мысли о повтореніяхъ лица и духа, столь опасной для врага человѣческаго, ибо изъ этой мысли вытекало объясненіе многихъ тайнъ третьяго откровенія. Итакъ, ересь Несторія, повидимому вскользь затронувшая опасное мѣсто и не хулившая имени Божьяго, какъ обѣ первыя ереси, была весьма лукаво разсчитана.

Четвертый соборь опровергь ересь Евтихія, учившаго, что человъчество въ Іисусъ Христъ совсъмь было поглощено Божествомь, и потому въ немъ было только одно Божеское естество.

Это забдужденіе было уже не такъ запутано, какъ предъидущее, хотя тоже возобновляло ложное понятіе о той связи между единствомъ лица и нераздѣльностью естествъ, которой на самомъ дѣлѣ не существуетъ, ибо при единствѣ лица естества могутъ быть и нераздѣльны отъ рожденія, какъ въ Іисусѣ, и могутъ быть раздѣльны, какъ въ Маріи и Маргаритѣ.

Истина, искаженная ученіемъ Евтихія, состоить въ томъ, что дъйствительно должно появиться существо безъ человъческаго духа, съ одной только животной человъческой душой, соединенной съ духомъ нечеловъческимъ, но это существо не было Христомъ, а будетъ антихристомъ, тъмъ звъремъ, имъющимъ духъ, но не человъческій, о которомъ предсказываетъ Апокалипсисъ. Итакъ, ересь Евтихія свойство антихриста приписывала Христу.

Пятый соборъ быль созвань по тому же поводу, какъ и третій и четвертый, и преслъдоваль объ предыдущія ереси.

Шестой соборъ опровергалъ ересь Ираклія, учившаго, что Христось, при двухъ естествахъ, имълъ только одну волю. Это была попытка вернуться инымъ путемъ къ единтву духа, такъ какъ воля, наравнъ съ разумомъ и чувствомъ, составляетъ непремънную часть каждаго духа.

Истина, противъ которой было направлено это ученіе, состоить въ томъ, что двойное естество Іисуса Христа лежить не только въ Божескомъ Духъ, съ одной стороны, и въ низшемъ составъ человъка—душъ и плоти, съ другой, но и въ двойственности самого духа, Божескаго и человъческаго, чего ясно не понимали спорившіе, не знавшіе, въ чемъ состоять Его два естества.

Седьмой соборъ опровергъ ересь нъсколькихъ императоровъ, изъ политическихъ 'цълей желавшихъ уничтожить почитаніе иконъ. Этою ересью не выдвигалась никакая искаженная тайная истина, а прямо только отрицалась одна изъ извъстныхъ истинъ,

тайная же истина, противъ которой была направлена ересь, скрывалась злымъ духомъ отъ еретиковъ еще глубже, чъмъ она была скрыта отъ православныхъ Эта истина состоитъ въ томъ, что въ каждую икону во время усердной молитвы передъ ней сильно върующаго и во время поцълуевъ, обращенныхъ такимъ върующимъ къ ней, можетъ вселиться одинъ слой духа изображеннаго лица, такъ что человъкъ цълуетъ не мертвое полотно или дерево, а тотъ живой духъ, который въ ту минуту соединенъ съ нимъ, и съ которымъ человъкъ бесъдуетъ непосредственнымъ общеніемъ его собственнаго духа.

Въ Ветхомъ Завътъ, когда истинную въру обуревали опасности отъ превратныхъ языческихъ понятій о божествъ, не было умъстно выдавать эту тайну иконы, такъ какъ она не могла бы быть почувствована достаточно духовно, хотя уже и тогда, повельніемъ поставить херувимовъ въ скинію, Богъ приготовляль къ ней; въ началъ Новаго Завъта уже пора было понять и почувствовать эту тайну, если еще не умомъ, то сердцемъ, и получить великое утъщеніе иконы въ разлукъ съ любимыми существами, перешедшими въ иной міръ; теперь же настало время и сознательно уразумъть эту тайну, такъ стойко защищенную седьмымъ соборомъ и мучениками иконопочитанія.

(Она не составляеть впрочемь особаго *таинства*, ибо сходна съ таинствомъ присутствія Христова при покаяніи).

Цълью ереси иконоборства не въ сознаніи самихъ еретиковь, а въ намъреніи сатаны, внушившаго ее, было уничтожить то впечатлъніе, которое незамътно производилъ на

умъ человъческій видъ иконы, приготовлявшій его къ пониманію устройства духа изъ множества слоевъ; а такъ какъ этимъ устройствомъ должны были объясниться тайны третьяго откровенія о соединеніи духа одного съ другимъ обрученіемъ и крещеніемъ, то важно было такому върному впечатлънію помъщать.

Кром'ь того видъ иконы наводиль умы человьческій и на мысль о повтореніи духа въ разныхъ м'ьстахъ, т. е. о важнівниемъ свойств'ь духа для объясненія тайнъ его.

§ 11. Всё ереси первыхъ временъ вселенскіе соборы отражали такъ успёшно, что онё уже не импли послё нихъ никакого еліянія на міръ и мало-по-малу сами собою почти совершенно потухли; совершая это великое дёло, соборы сами не знали, какія истины будущаго они защищали, какъ и еретики не знали, на какія истины будущаго они посягали; потому заслуга однихъ въ томъ, что они безсознательно слушались внушеній Духа Св., а вина другихъ въ томъ, что они безсознательно слушались внушеній духа тьмы.

Послѣ неудачи этихъ первыхъ попытокъ остановить правильное развите вѣръ, невидимые внушители ересей прибѣгли къ другому средству. Вмѣсто пытливой работы человѣческаго ума, чосредствомъ которой до того времени они извращали догматы, они внушили западнымъ христіанамъ простую описку пера или обмолвку языка, самимъ людямъ незамѣтную, по которой къ словамъ символа вѣры: въ Духа Св. "отъ Отца исходящаго", были прибавлены слова "и отъ Сына".

Съ виду эта прибавка казалась незначительной, но она должна была имъть важныя послъдствія, ибо привела къ раздъленію церквей, если же этого раздъленія не послъдовало бы, а вся церковь признала бы такую коварную поправку символа, то послъдствія ея были бы еще гибельнюе: тогда, благодаря двумъ только лишнимъ словамъ "и отъ Сына", умъ человъческій навсегда быль бы отклонень отъ разумънія, что Пресвятая Троица есть Отець, Сынь и Дочь, и тройственность Божія навсегда осталась бы безнадежно непонятною уму и чуждою сердиу человъка, ибо представленіе о Духъ Св., исходящемъ отъ Отца и отъ Сына, дълало ее колодною и мертвою отвлеченностью; черезъ это была бы поставлена опасная преграда третьему откровенію, такъ какъ върующіе

въ тройственность Божію по западному символу никогда бы не восприняли его,

(а уничтожить возможность третьяго откровенія для сатаны было то же, что уничтожить ту посліднюю побіду добра, которая должна помінать ему медленно превратить тілесный мірь въ адъ).

Самолюбіе папъ, не желавшихъ сознаться въ ошибкъ, когда имъ указали на нее, возвело невольную ошибку въ степень догмата (хотя раньше того папа Левъ III возставаль противъ этого).

Сторонники прежняго текста символа, безъ прибавки, основывались на точныхъ словахъ Іисуса Христа: "Духъ истины, который отъ Отца исходитъ". (I. XII, 26).

Сторовники прибавки могли найти въ Евангеліи только слѣдующее мѣсто, повидимому оправдывавшее ихъ: "Какъ послалъ меня Отецъ, такъ Я посылаю васъ. Сказавъ это, дунулъ, и говоритъ имъ: примите Духа Св.". (І. XX, 21—23).

Кажущееся противоръчіе этихъ двухъ мъстъ очень легко разръшается тъмъ, что исхожденіе Духа Св. (Дочери) отъ Отца лежить въ самомъ бытіи Св. Духа и означаеть, что Отець есть причина и источника Его бытія, потому это исхожденіе относится къ самой личности Духа Св. и не допускаеть никакой перемъны никейскаго символа. Исхожденіе же Духа Св. изъ устъ Іисуса Христа при вышеозначенныхь словахъ Его не лежить въ бытіи Св. Духа и не означаеть, чтобъ Сынъ Божій быль причиною и источникомъ Его бытія, а потому относится не къ самой личности Его Сестры, а только къ септовымъ лучамъ Ел Духа, вышедшимъ изъ Его усть вмъстъ съ Его дыханіемъ, при произнесеніи этихъ словъ, такъ какъ Его Сестра, наравнъ съ Отцомъ, неразлучно пребываеть Своими слоями внутри Его.

Для ръшенія этого спора не быль созвань никакой вселенскій соборь.

Восточная церковь *писколько не сознавала*, чтобъ догматы ея могли *подлежать* еще какому-нибудь развитію или дополненію, а, напротивъ, была *твердо* увърена, что до чего ихъ довели вселенскіе соборы, на томъ они и останутся до конца міра, и такое убъжденіе было до времени крайне полезно; зато живо было въ восточной церкви внутреннее, безсознательное предчувствіе, что нъкогда догматы ея до-

стигнутъ гораздо большаго развитія и большей ясности и что дано будеть отъ Бога еще откровеніе, но что получить его должна только одна призванная къ тому личность, и никто другой.

Такое предчувствіе поддерживала въ восточной церкви сама Дочь Божія, и церковь эта ревностно охраняла посредствомъ временной неподвижности *чистоту* своихъ догматовъ, не позволяя прикасаться къ нимъ непосвященными руками.

Западная церковь, напротивъ, была расположена думать, что догматы ея могутъ подлежать дальнийшему развитию и дополненію, и не допускала, чтобъ вселенскіе соборы уже привели ихъ въ окончательный видъ; зато ей недоставало вприаго, безсознательнаго предчувствія будущности, она не понимала, что хотя и разовьются нѣкогда догматы и дальше, но неизвъстно, кто можетъ безъ вреда браться за это дъло, которое должно быть Самимъ Богомъ ниспослано въ свое время, а не людьми насильно и искусственно вызвано.

Такое *вредное ожиданіе* усовершенствованія догматовъ безъ предчувствія *третьяю* великаго завъта Божьяго поддерживаль въ западной церкви врагь человъческій, ко вреду ея самой и всего міра.

Первый вредт произошель изъ этого въ томъ, что западные христіане, смутно чувствуя, на какой скользкій путь они вступили допущеніемъ усовершенствованія догматовъ, пожелали хоть нѣсколько оградить себя отъ крайностей и устроили какъ бы плотину противъ наплыва всевозможныхъ ересей: плотиною этой было ограниченіе права работы надъ догматами однимъ только лицомъ, и лицомъ этимъ сдѣланъ былъ папа, облеченный безусловною властью толковать смыслъ Св. Писанія. Итакъ, совершенствовать и развивать догматы могъ одинъ папа, и больше никто, и въ этомъ состояла католическая плотина, поставленная человѣческому уму на его опасномъ пути.

Подчинившись добровольно такому полновластному лицу, западные католики сочли вполнъ надежнымъ для истины ждать отъ него, но только отъ него одного, всевозможныхъ открытій и разъясненій въ таинственной области духовнаго міра: думая, что этимъ достаточно застраховали себя отъ злоупотребленій пытливости духа, они дали ей полную волю въ

предълахъ, ими положенныхъ, и строго воспретили ее внъ ихъ.

Во всемъ, что ихъ отличаеть отъ восточной церкви, проглядываеть ихъ стремленіе перейти за ціль, преувеличить истину до искаженія ея; такъ, обязательное безженство священниковъ, подъ предлогомъ большаго совершенства ихъ жизни, привело только къ большему лицемфрію; причащеніе міряна подъ однимъ видомъ было введено если не съ сознательнымъ намъреніемъ, то съ безсознательнымъ, облегчить усиліе въры въ таинство пресуществленія тъмъ, что причастникъ быстръе илотает сухое причастіе, и притомъ опръснокъ, не чувствуя ни вкуса, ни внъшняго состава его; этимъ хотвли какъ бы ввести причастниковъ въ нвкоторое заблужденіе относительно вкуса и состава хліба Евхаристін, предоставляя лишь самимъ священнодъйствовавшимъ бороться со своими сомнъніями, если бы они посътили ихъ, вслъдствіе болье чувствительнаго способа причащенія, а если не бороться, то опять лицемфрить, выказывая одну наружную въру; все это уже было знаменіемъ искусственности н натянутости самой въры и пределстником безвърія, съмена котораго лежали въ ней. Самыя молитвы передъ причастіемъ носять отпечатокъ разнаго духа; православный христіанинъ восточной церкви говорить: "еще върую, что это самое пречистое тъло Твое, и самая честная кровь Твоя... Вечери Твоей тайной нынь, Сыне Божій, причастника меня прими, да не повъдаю врагамъ Твоимъ тайны и не дамъ лобзанія Тебъ, какъ Іуда, а какъ разбойникъ исповъдаю Тебя: помяни меня, Господи, въ Царствіи Твоемъ". Западный католикъ, между прочимъ, говоритъ: "върую Господи, помоги моему невърію", чего не сказаль бы истинно върующій въ такую минуту.

На самомъ дълъ причащение подъ однимъ видомъ заключаетъ въ себъ тайную истину, искаженную по замыслу сатаны: оно соотвътствуетъ сочетанію Іисуса Христа съ Маргаритой сперва одной только кровью, отъ чего долженъ родиться передъ кончиной міра ихъ Сынъ; а такъ какъ рожденіе этого Сына особенно страшно для сатаны, по нъкоторымъ причинамъ, и драконъ (въ Апокалипсисъ) старается пожрать его, то для него было торжествомъ изобръсти искаженный прообразъ такого пеполнаго сочетанія Христа съ

Церковью, ибо причастіе въ нынѣшнемъ мірѣ для укрѣпленія духа и тѣла дѣтей ихъ соотвѣтствуеть сочетанію ихъ въ будущемъ.

Съмена безвърія лежавшія въ самомъ основаніи западнокатолической въры, взошли и принесли плоды. Умъ человъческій почувствовалъ тяюсть непризваннаго и незаконнаго папскаго ига надъ нимъ и свергъ его съ себя такъ же ръшительно и такъ же насильственно, какъ это иго было наложено.

Вмѣсто того, чтобъ оглянуться на весь христіанскій міръ и вспомнить, что дальше римскаго католицизма есть еще великая область восточной церкви, состоявшая тогда изъ угнетенныхъ, бъдныхъ или неизвъстныхъ и слабыхъ народовъ, съ которымъ протестовавшимъ противъ папства слѣдовало вступить въ сношенія, чтобы, держась за нее, вернуться на истинный путь, они поступили совсѣмъ иначе и стали искать не возсоединенія церкви, а еще большаго раздробленія ея.

Папа шелъ передовымъ проводникомъ върующихъ, не зная, куда и ради чего несвоевременно двигавшихся въ таинственную страну духовнаго міра, за открытіями и изслъдованіями въ немъ; слъдовало только сказать ему, что онъ въ проводники не годится, ибо дороги не знаеть, да и самое шествіе необдуманно зашло слишкомъ далеко, безъ всякаго на то новельнія Божьяго;

вмъсто этого, протестанты проводника отвергли не только этого, но и всякаго другого, знавшаго дорогу, и шествіе не остановили на благоразумной точкъ до дальнъйшей надобности въ движеніи, но круто повернули его назадъ, загнавъ его не только въ предълы первыхъ христіанскихъ временъ, но даже до временъ ветхозавътныхъ.

Трудами семи вселенскихъ соборовъ по поводу разныхъ покушеній на истину духа лжи, догматы христіанскіе получили значительное развитіе и дошли до всей ясности и полноты, какая возможна была впредь до третьяго откровенія;

вся эта работа нъсколькихъ въковъ была отвергнута протестантами; все, чего они не понимали ограниченнымъ разумомъ и нечуткимъ сердцемъ своимъ, они уничтожили, и оставили изъ всего таинственнаго только то, что, хотя они нисколько не болъе понимали, но чего ужъ нелья было уничтожить, безъ самаго грубаго противоръчія съ Св. Писаніемъ.

Такъ они оставили тайну Св. Троицы и пресуществленіе въ Евхаристіи хлъба и вина въ тъло и въ кровь Христову; но символъ въры низвели до первобытности апостольскаго символа (недостаточно опредъленнаго), число таинствъ сократили до двухъ, крещенія и причащенія, отрицая всъ остальныя пять, изъ исповъди сдълали безполезный и безжизненный обрядъ, сердечное общеніе со святыми и мучениками въ молитвахъ уничтожили, поминовенія по усопшимъ прекратили, пость сочли не нужнымъ, а объть безбрачной жизни чуть не запретили.

Словомъ, всей своей въръ придали большую сухость и разсудочность, стъснили въ ней порывы духа къ безконечному, и этимъ удобрили почву для всходившихъ уже въ то время на западъ съмянъ совершеннаго безвърія. Въ самой протестантской въръ отрицание на первой своей степени не остановилось; кальвинизмо повель его еще дальше, отверши уже и то, чтобы въ таинствъ причащенія хлъбъ и вино было истиннымъ тъломъ и кровью Христовою, и признавщи ихъ только символами; социніанство же не допустило уже ничего, что, какъ ему казалось, противоръчило разуму: оно отвергло и учение о Троицъ, и Божественность Інсуса Христа, и Духа Святого, какъ личность, и первородный гръхъ, и искупительную жертву Христову (признавши въ Его жизни только нравственный примъръ, а въ смерти Его только печать Его ученія), и всь таинства безь исключенія, въ которыхъ стало видъть только древніе назидательные обряды.

Такимъ образомъ, въ социніанствъ христіанская въра, послъ всъхъ изумительныхъ успъховъ своего сознанія, отошла назадъ къ Моисееву закону и къ ограниченности духовнаго пониманія тъхъ временъ, которое тогда оправдывалось неполнотой откровенія, у социніанъ же никакого оправданія не имъло.

Въ квакерствъ протестантскія идеи произвели уже полное отсутствіе всякой опредъленной въры, до предоставленія каждому лицу думать и въровать какъ его внутреннее вдохновеніе подскажеть ему, и обязательною сдълалась только строгая нравственная жизнь, т. е. вмъсто впроученій явились иравоученія, и плоды ожидались отъ мертваго дерева, не имъвшаго почвы для корней. Отсюда до перехода отрицательнаго движенія за предълы всякой въры, даже неопредъ-

ленной, быль теперь только одинь шагь, и изъ протестантства возникла философія прямо безбожная, не видъвшая ничего дальше осязаемой плоти, и не только сомнъвавшаяся въ томь, что наукою доказано быть не могло, но ръшительно и безповоротно отрицавшая все подобное, хотя доказать свое ученіе она такъ же мало можеть, какъ върующіе могуть доказать ей свое, и потому даже такое ученіе есть своего рода въра.

Итакъ, по неизбъжной послъдовательности человъческаго ума, католичество произвело протестантство, а протестантство произвело безбожіе; католичество посъяло, протестантство возростило и удобрило, а безбожіе взошло и созръло.

Во время самыхъ крайнихъ отрицаній и самыхъ опасныхъ общественныхъ броженій, католичество, въ отчаянныхъ усиліяхъ спасти себя отъ своихъ собственныхъ послѣдствій, прибыло къ тому дылу, для котораго оно первоначально, безсознательно или нѣтъ, было основано: оно устремилось къ дѣятельному развитію догматовъ; утвержденъ былъ догмать о непогрѣшимости папы, какъ главы церкви и провозглашенъ совершенно новый догмать, о непорочномъ зачатіи Пресв. Дѣвы Маріи.

Этимъ догматомъ католичество совершило все, что только могло, и духъ лжи дошелъ въ немъ до самой крайней своей попытки: ибо догматъ этотъ, возникший въ самое послъднее время передъ откровеніемъ о Божественности Дъвы Маріи, и заключаеть въ себъ сильное предчувствіе этой истины.

Истина, искаженная въ этомъ догматъ, есть та, что Дъва Марія, будучи Богочеловъкомъ, какъ Сынъ Ея, должна бы была зачаться непорочно, безъ зародыша гръха, если бы была Богочеловъкомъ отъ самаго рожденія. Но такъ какъ Она получила Свой Божественный Духъ впослъдствіи, то зачатіе и рожденіе Ея были обыкновенны.

Среди этихъ крайностей: излишняго утвержденія въ католичествъ и отрицанія въ протестантствъ, православная въра одна только охраняла чистоту догматовъ, не двигая ихъ впередъ. Этимъ она исполнила пророческую просьбу Христову въ Пъсни Пъсней: "заклинаю васъ, дщери Іерусалимскія, не тревожьте и не будите возлюбленной, доколъ ей угодно".

И спала возлюбленная, т. е. будущая церковь Послъдняго

Завъта, въ нъдрахъ православной церкви, доколъ ей пришло время возвъстить о себъ. Въ самой православной церкви расколы отличались отъ расколовъ, возникшихъ изъ католицизма и отъ великаго раскола самого католицизма тъмъ, что послъдніе производились людьми учеными и образованными и потому имъли широкій кругъ распространенія и вліянія на міръ, а первые—людьми необразованными и неучеными, изъ простого, темнаго народа и потому кругъ распространенія и вліянія имъли самый тъсный.

Изъ нихъ одни образовались подъ вліяніемъ протестантскихъ идей, проникшихъ и на востокъ, другіе начались съ самыхъ мелочныхъ и ничего не значущихъ споровъ о буквъ и кончились появленіемъ искаженныхъ пророческихъ истинъ между еретиками: а именно будущее было смъшано ими съ настоящимъ, не сбывшееся признано сбывшимся, и все, чему надлежало быть уже послъ третьяго откровенія, во дни пришествія антихриста, было уже ими примънено на дълъ гораздо раньше, такъ какъ они вообразили, что антихристь уже пришелъ; это внушено было имъ все тъми же происками духа лжи противъ угрожавшаго ему третьяго откровенія.

Время правильнаго движенія впередъ самой православной въры наступило тогда, когда мертвое зло стало опять перевъшивать добро, т. е. когда православная въра перестала проникать духомъ своимъ и въ другія христіанскія въры, какъ было до послъдняго времени, когда нъкоторые святые даже приходили оттуда по вдохновенію въ православные края, присоединялись къ православію и подвизались въ немъ; многіе же другіе, хотя не доходили до такого просвътлънія духа, но все-таки жили согласно идеъ православія, а не той идеъ, которая таилась въ глубинъ ихъ собственныхъ неправильныхъ въръ.

Потому истинная церковь на землѣ не всегда совпадаеть съ истинной вѣрой, хотя только истинная въра создаеть истинной вѣрѣ, принадлежитъ къ ней по духу, за то многе, изъ ложныхъ христіанскихъ вѣръ, по духу принадлежатъ къ истинной. Богъ судитъ не по имени, а по духу. У всѣхъ еретиковъ, православныхъ по духу, не разобщаются лучи, связывающе ихъ съ самими собою на небесахъ, со дня крещенія,

и они составляють вмъстъ со всъми православными невидимо соединенную церковь на землъ, связанную снопами своего свъта внутри общей матери. Это и есть неминуемый, надежный ковчегъ въчнаго спасенія. Итакъ, донынъ православная въра многихъ и иновърцевъ христіанъ невидимыми выдъленіями свъта пріобрътала въ этотъ ковчегъ.

Наобороть, въ послъднее время само православіе, не въ въроученіяхь, а въ житейскихъ возаръніяхъ своихъ, какъ нъкогда іудейская истинная въра, стало заражаться чуждыми ему идеями, и среди православной церкви стали созръвать плоды западныхъ ересей, какъ нъкогда въ Израилъ плоды языческихъ заблужденій, что обнаружилось среди православія еще ръзче, чъмъ на самомъ западъ, вслъдствіе противоположности съ окружающей истинной върой.

Тогда послалъ Господь въ помощь борцамъ Своимъ новое средство для подкръпленія ихъ, и это средство и есть третье, послъднее откровеніе Его. Оно посылается нынъ за тъмъ, чтобъ основалась на землъ новая церковъ христіанская, возникающая изъ православной дальнъйшимъ развитіемъ послъдней, и церковь эта, кромъ общаго названія вселенской, присущаго ей, какъ преемницъ православной церкви, будетъ называться ново-израильскою, въ отличіе отъ другихъ христіанскихъ исповъданій, какъ православная называлась еще особо греко-россійскою.

Такъ называться эта церковь должна во-1-хъ потому, что именемъ Израиля издревле называлась истинная въра и всякій принадлежащій къ ней, и самъ Господь, будучи природнымъ Царемъ Израильскимъ, по человъчеству, для будущаго въка, жемаемъ нынъ возстановить это названіе; во-2-хъ потому, что народъ, который призванъ господствовать на землъ во время учрежденія единой вселенской въры, имъетъ израильскій духъ, невидимо вошедшій въ него черезъ женъ его; въ 3-хъ потому, что для Израильтянъ, прямыхъ потомковъ Авраама по плоти и по имени, пришло время исполниться сказанному о нихъ апостоломъ Павломъ (Р. XI вся глава)...

Православная церковь стоить въ такомъ же отношеніи къ возникающей нынъ новоизраильской, въ какомъ ветхозавътная іудейская стояла къ ней самой, въ первыя времена ея.

Благо ей, если она уразумъетъ знаменія временъ и пре-

клонится передъ новымъ свътильникомъ въры, зажигаемымъ Самимъ Господомъ! А не послъдуеть примъру старшей веткозавътной сестры своей, отрекшейся отъ нея, своей сестры младшей по времени, но болъе великой по своимъ дъламъ.

Всякое откровеніе Божіе стоить въ прежнемъ видѣ лишь до новаго откровенія, и новое не отмѣняєть стараго, но дополняєть его; и всякая истинная вѣра жива и истинна лишь до тѣхъ поръ, пока не противится еще совершеннѣйшей вѣрѣ, которая посылается Богомъ на смѣну ей. Если же она противится рукѣ Божіей, то становится мертвою, какъ стала мертвою іудейская вѣра, когда-то живая и истинная.

Новоизраильской церкви надлежить осуществить сказанное Іисусомъ Петру, когда на вопросъ Его: "за Кого Меня принимають люди?", онъ первый изъ учениковъ отвъчаль:

"Ты Христосъ, Сынъ Бога живого!" Тогда Іисусъ сказаль ему: "блаженъ ты, Симонъ, сынъ Іонинъ, ибо не плоть и кровь открыли тебъ это, а Отецъ Мой, сущій на небесахъ. Ты камень, и на семъ камнъ Я создамъ церковь Мою, и врата ада не одолъють ее".

Эти слова значили, что Петръ обнаружилъ способность познавать истину не внъшними доказательствами, знаменіями и чудесами, а внутреннимъ убъжденіемъ ума и сердца, слъдствіемъ невидимаго, прямого общенія его духа съ духовными объщалъ Іисусъ создать церковь Свою, ибо только такая въра есть камень, который врата ада не могуть одольть.

Церковь же Его, мало-по-малу развиваясь на землѣ какъ общество, напослѣдокъ должна была явиться и какъ личность соборная, и тогда уже окончательно усовершенствовать и утвердить вѣру церкви-общества.

Потому объщание Его основать Свою церковь на камив въры, подобной въръ Петра, относилось въ равной степени и къ личности, и къ обществу.

Какъ церковь-общество должна принять откровение отъ Маргариты, жены Его, не такими способами, чтобъ плотью и кровью убъдиться въ немъ, такъ и сама Маргарита не плотью и кровью должна была отъ Бога принять его.

## О нынъшней жизни Маргариты.

Для совершенія ея діла, Отець послаль ее вторично родиться на землів, гдів она сперва должна была забыть, откуда она, какъ забываеть это и не сразу сознаеть и всякій духь, родящійся по плоти, а потомъ сознать и передать всему человівчеству то, что стало извівстно ей самой.

Въ первой жизни своей она знала себя только черезъ личное ученіе Іисуса и жила на землѣ главнымъ образомъ для того, чтобъ сдѣлаться человѣкомъ, подобнымъ Іисусу, дабы родъ человѣческій могъ возродиться черезъ нее; во второй же жизни, ей надлежало уже невидимыми вдохновеніями познать духъ свой и всѣ неизвѣстныя еще тайны небесъ открыть для себя самой и для дѣтей своихъ, но самой лично остаться имъ неизвѣстной.

Время вторичной жизни ея стало приближаться и приготовляться, когда усиленіе зла въ мірѣ достигло своихъ крайнихъ предѣловъ тѣмъ, что въ 48-мъ году нынѣшняго (19) столѣтія совершилось на западномъ полушаріи земли дѣло неслыханнаго беззаконія и разврата, которое осталось въ глубокой тайнѣ, но привело къ новому появленію на землѣ существа, воспроизведшаго ту истребленную потопомъ породу животныхъ вполнѣ человѣческаго вида и съ сильно развитой душой, которая не имѣла ангельскаго духа. Какъ только совершилось это событіе, міру неизвѣстное, но угрожавшее міру непоправимымъ зломъ, время второго рожденія Маргариты было у Бога рѣшено.

12. Тъло ея, въ которомъ ей надлежало родиться, какъ въ первой ея жизни, такъ и во второй, издавна подготовлялось Богомъ во всъхъ супружескихъ парахъ, произведшихъ его, дабы лицо ея духа могло совмъститься съ лицомъ этого тъла.

Вторично она родилась среди православной церкви, внѣшнею плотью отъ земныхъ родителей своихъ, а духомъ, душой и свѣтовымъ тѣломъ выдѣлившись изъ себя самой, но не оттуда, гдѣ она живетъ въ отдѣльномъ воскресшемъ тѣлѣ, а снова прямо оттуда, гдѣ она пребываетъ въ Іисусѣ Христѣ, какъ и въ первой жизни; только тогда она младенцемъ вы-

дълилась изъ Него младенца, рожденнаго внъ матери, теперь же младенцемъ выдълилась изъ него младенца же, но пребывающаго вмъстъ съ нею внутри матери Его, въчнымъ крещеніемъ Своимъ въ Ней, и выдълилась она изъ Него при рожденіи только человъческимъ своимъ духомъ, а еще не предвъчнымъ.

По такому происхожденію, она, какъ и въ первой жизни, исключительно противъ другихъ людей, родилась безъ всякаго зародыша гръха внутри себя.

Крещеніе ея, по обряду православной церкви, было таинственнымъ дійствіемъ своимъ не такое, какъ другихъ людей: всі другіе возрождаются въ ней, она же возродилась въ Маріи, Духі Святомъ, истинной матери своей, и со времени ея крещенія на землі, все ея младенческое человіческое существо, не исключая и нетліннаго внішняго тіла въ младенческомъ образі, стало погружено въ Марію отдольно оть Іисуса, тогда какъ до тіхъ поръ, оно было въ Ней только внутри Его, и притомъ не внішнимъ тіломъ, отдільно же отъ Него быль въ Божественномъ Духі Маріи только ея предвичный духъ.

Крещеніемъ водою самой олицетворенной церкви, дочери Духа Святаго, совершилось черезъ нее крещеніе водою всѣхъ принявшихъ только загробное крещеніе, раньше и послѣ того, ибо ея духъ и ея тѣло (по воскресеніи) представляють соборную совокупность всѣхъ ихъ отдѣльныхъ духовъ и тѣлъ.

Родившись и живя на земль, она въ то же время живеть и на небесахъ и вездь, гдъ хочеть, повтореніями своими въ нетлънномъ, невидимомъ тъль своемъ.

Оть самаго ея рожденія въ дом'в ея поселился Христось, нев'вдомо для нея самой и не покидаль ея во всю жизнь ея. Вм'вст'в съ Нимъ почти безотлучно была при ней и охраняла ее и мать ея, Марія, а Отецъ небесный приходиль въ ея домъ, гд'в жили съ ней невидимо д'вти Его, чаще, ч'вмъ въ какой-либо другой домъ на земл'в.

Все ея дътство прошло подъ непосредственнымъ, заботливымъ наблюденіемъ Христа и Пресв. Дъвы, которые не мъшали свободъ воли людей, воспитавшихъ ее, но не допускали до нея того зла, которое стремилось поглотить ее, пришедшую на землю для борьбы съ нимъ. Она была для

нихъ, какъ потерянное дитя, которое, само не зная своего происхожденія, растеть на глазахъ ближайшихъ родныхъ, но еще не знаеть ихъ. (Въ земныхъ родителяхъ своихъ она пребывала, какъ всякая дочь четнаго духа, обрученіемъ своего младенческаго образа между слоями ихъ), а по крещенію своему въ ней, живущей на небесахъ, они были сами дътьми ея, и этою связью были гораздо кръпче съ нею связаны, чъмъ ея плотскимъ рожденіемъ отъ нихъ; ибо они были ея дътьми духовнымъ рожденіемъ изъ нъдръ ея духа, она же была ихъ дочерью только внъшнимъ духовнымъ усыновленіемъ.

Но еще гораздо ближе ихъ, несмотря на эту двойную связь ихъ съ ней, стояла къ ней ея небесная семья: Христосъ, источникъ самаго бытія ея, Марія, Дочь Божія, бывшая ея матерью черезъ Него, и Отецъ, родившій душу ея предвъчнаго (будущаго) духа вмъстъ съ душой Сына Своего.

Подъ Ихъ покровительствомъ и въ Ихъ невидимомъ присутствіи ея воспитаніе совершалось при самыхъ лучшихъ условіяхъ, какія были возможны для нея, и не по обыкновенному способу, какъ воспитываются прочія дѣвицы ея времени, но нѣсколько иначе, согласно видамъ Божіимъ на нее, такъ что она выучилась всему, что необходимо было для выполненія ея земного призванія и порученія, возложеннаго на нее небеснымъ Отцомъ ея.

Когда она достигла *четырнадцати* лѣть, предѣла возраста своего духа, въ ней, какъ было и въ первой жизни въ этомъ же возрастѣ, зародились духъ, душа и свѣтовое тѣло ея будущаго сына.

Затьмъ, такъ какъ при всей заботливой охрань ея Христомъ и Матерью Его, они все-таки предоставляли ей полную свободу воли (придающую истинную цвну всякому добру), го она не миновала заразы внышняго зла и, еще не зная своей близости къ Нимъ, въ теченіе жизни своей много и тяжко грышила.

Но сколько ни гръшила она и какъ ни были ея гръхи во многомъ подобны злому духу ея времени, тайна ея духа все-таки сказывалась въ ней тъмъ, что ея глубокая привязанность къ Христу была въ ней живъе, чъмъ въ другихъ, что она любила Его не издали, съ благоговъйнымъ только



страхомъ, какъ другіе, а болье человьчно и съ болье постоянною мыслью о Немъ, проникавшею во всю жизнь ея.

Любимымъ ея воспоминаніемъ съ самаго ея дѣтства были времена первыхъ мучениковъ Христовыхъ, и изъ катакомбъ ихъ на нее вѣяло роднымъ воздухомъ, а вся тогдашняя жизнь ихъ, во всѣхъ ея подробностяхъ, манила ее къ себѣ такою же отрадою, такою же непреодолимою прелестью, какъ другихъ манятъ картины радостей житейскихъ. Внутренній свѣтъ восторга и счастья озарялъ ее, когда она переносилась въ тѣ минувшія времена, столь не похожія на то, что она вокругъ себя видѣла и слышала въ нынѣшнемъ христіанствѣ.

По мъръ того, какъ она сознавала свои гръхи, она замъчала, что при малъйшемъ и первомъ же раскаяніи ея въ нихъ, Богъ каждый разъ прощалъ ихъ ей такъ полно и такъ незаслуженно какъ никому (она была въ томъ увърена) не прощалъ; то, что на всякаго другого навлекло бы тяжкія наказанія, самою силою вещей, или по крайней мъръ тяжкія испытанія, естественныя послъдствія его собственныхъ проступковъ и заблужденій, для нея ознаменовывалось какимъ-то чудомъ только все большими и неопровержимыми милостями Господними.

Это наполнило ея душу стыдомъ и смущеніемъ и вмѣстѣ съ тѣмъ безотчетною радостью, и она сочла себя обязанною за такое безпримърное милосердіе отплатить безпримърною же любовью.

Она такъ стала молиться Іисусу Христу: "если Ты Самъ сказалъ, что кому много прощается, тотъ много и любить, то я, которой Ты такъ много простилъ, какъ никому другому, пусть же и люблю Тебя такъ, какъ никто другой не любить Тебя".

Этою молитвою она, сама того не зная, сказала такое же "первое слово" времен», какое нѣкогда сказалъ Авраамъ, какое сказала Марія.

Она не подозрѣвала, что вспоминаемыя ею слова Христовы были сказаны къ ней же самой, въ ея первой жизни, но безсознательно вся ея молитва дышала предчувствіемъ особенной близости и любви ея къ Христу, чѣмъ-то большей противъ любви кого-либо другого.

Она чувствовала всъмъ сердцемъ, что занимаетъ подлъ Него такое же исключительное мъсто, какъ Мать Его, и что

даже въ иномъ отношеніи она любить Его больше чѣмъ Сама Мать Его, котя въ другомъ Мать Его любить Его больше, но что все-таки только съ нею, и больше ни съ кѣмъ, она можеть стоять наравнѣ по близости и привязанности къ Сыну Ея. Это было началомъ сознанія, что она прямо взята изъ Него, изъ души Его духа.

Только этого и ждаль оть нея Отецъ, и какъ только она пришла къ такому чувству и, подобно Маріи, полюбившей Христа любовью матери, не видавъ Его, полюбила Его любовью жены, не видавъ Его, и не понимая сама своей любви, Онъ послаль воплотиться въ нее пределиный духъ ея. Какъ и въ первой жизни онъ выдълился изъ самого себя, пребывавшаго въ Божественномъ духъ Іисуса, оставаясь, конечно, и внутри Его.

Тогда Маргарита сдълалась вполнъ самой собой, и Самъ Христосъ открылъ ей все, что ей нужно было знать о Богъ и о себъ самой, для передачи этого дътямъ ихъ.

Вмъстъ съ тъмъ Онъ снова обручился съ ней слоями души Своей, какъ и въ первой жизни, ибо какъ тогда, такъ и теперь она родилась безъ этого обрученія, необходимаго для будущаго соединенія тълъ ихъ.

§ 13. Она никогда не думала, чтобъ откровеніе Божіе могло пойти дальше и даже не чувствовала въ этомъ потребности, въ простотъ сердца въруя только по древнимъ завътамъ православія; такъ что даже, по вселеніи въ нее ея предвъчнаго духа, человъческій духъ ея сначала не понималъ, что это новую въру открываетъ ей Богъ, ибо не видълъ никакого противоръчія между своей новой и своей прежней върой, а видълъ лишь самый естественный переходъ отъ одной къ другой; только когда уже все было ей открыто, она поняла, что православіе въ прежнемъ видъ своемъ отжило свое время.

[Ей нужно было вдохновить одну изъ върующихъ, никогда не видя ея, написать это откровеніе, и для этого она должна была не иначе какъ цъною шестидневной великой скорби, которой должна была добровольно подвергнуть себя, не зная заранъе ни цъли, ни срока этой скорби, пока Богъ не прекратилъ ее].

[Но то она знала, что съ первой минуты воплощенія въ нее предвъчнаго духа ея, для всего міра начались опасныя

времена, въ которыхъ могутъ погибнуть многія дёти ея, и также ея ближайшее земное семейство, если она не исполнить заповъданнаго ей Богомъ и передъ чъмъ бы то ни было остановиться; и не только она, но и всякій отв' тить Богу за всё эти последствія, кто прямо или косвенно поколеблеть ея ръшимость, такъ что она не исполнить всего или не такъ исполнить какъ Богъ хотвлъ]. [Знала она и то, къ трепету и ужасу своего материнскаго сердца, что если она выкажеть малъйшую слабость передъ скорбью, которая предстояла ей, и не исполнить всего заповъданнаго ей, ея сынъ, еще не рожденный, но пребывающій внутри ея, не доживеть въ ней до своего рожденія, а выкинуть будеть, по винъ ея, изъ ея смертнаго тъла и попадеть въ руки враговъ своихъ, подобно тъмъ младенцамъ, которыхъ въ жертву Молоху бросали въ растопленнаго мъднаго идола; и всякій, кто прямо или косвенно поколеблеть ея ръшимость, будеть отвътственъ за погибель сына Іисуса Христа].

[Потому она предалась на волю Божію и на милосердіе Его и приступила къ испытанію своему, страшась только одного, чтобъ кто-нибудь не пом'вшаль ей и не ввель ее въ искушеніе и тімь не навлекь на себя страшной отвітственности, ибо всякое такое діло, хотя и неумышленно привело бы къ своимъ послідствіямъ, но могло быть сділано только по недостаточной покорности и любви къ Богу, и потому всякій быль бы повинень въ немъ, какъ въ умышленномъ. А когда кончились дни ея скорби, то ей было сказано, что ей пора написать свой завіть для дальнівйшей передачи его].

§ 14. [Съ тъхъ поръ какъ Маргарита узнала небесную семью свою, она, и прежде съ радостью думавшая о смерти, какъ о возсоединеніи съ Христомъ, котораго она любила, стала проводить всъ дни свои въ томительной тоскъ по томъ блаженномъ днъ, когда Отецъ найдеть, что она все совершила, для чего Онъ послалъ ее, и дозволить ей покинуть землю. Все, что чувствуеть мать, жена и дочь въ безсрочной разлукъ съ дътьми, мужемъ, отцомъ и матерью, она чувствовала на землъ и не знала, какъ дождаться, чтобъ ей дано было прижать къ сердцу своему дътей ея, предвъчныхъ ангеловъ-малютокъ, и Возлюбленнаго своего, и упасть къ ногамъ своего Отца небеснаго и своей истинной Матери-

Сестры. Какія бы ни были у нея привязанности на землъ, и какъ бы ее на землъ ни любили, она глубоко знаеть, что никто не можеть и въ малъйшую долю любить ее такъ, какъ Возлюбленный ея, и такъ, какъ Марія, и такъ, какъ Отецъ, и никого она сама не можеть любить такъ, какъ Ихъ, и какъ первыхъ, предвъчныхъ дътей своихъ. Ея тоска по Нимъ и ея жажда быть съ Ними была неизмфримо больше всего, что могло бы удерживать ее на земль, и Отець знаеть это, и ни одного лишняго часа не хотълъ продлить ея изгнанія, какъ только совершилось дъло ея. Разлука ея съ Ними не въ разстояніи земли отъ небесь, ибо Они, оставаясь на небесахъ, въ то же время пребывають съ ней и на землъ, вездъ, гдъ она пребываетъ, но разлука эта въ томъ, что она живеть съ Ними въ разныхъ мірахъ, неизмъримо отдъленныхъ свойствами своими, и на близкомъ разстояніи; хотя она продолжаеть жить и въ Ихъ міръ воскресшимъ тъломъ своимъ, но изъ Ихъ міра она чувствуеть свою тоску и свое одиночество въ земномъ міръ, изъ земного же міра она не чувствуеть своей радости въ Ихъ міръ. Потому надежда ея на возвращение къ Нимъ составляеть для нея всю ея радосты].

Смерть ея должна быть подобна смерти Іоанна Крестителя, также пришедшаго на землю изъ нетлъннаго тъла своего, раньше взятаго на небеса: также и ея духъ и душа должны войти въ ея собственное тъло, безъ промежутка между выходомъ ихъ изъ смертнаго тъла и входомъ въ самихъ себя въ безсмертномъ тълъ. Тогда всему существу ея, живущему на небесахъ, сообщатся новыя свойства, пріобрътенныя ею во второй жизни ея на землъ. [А въ день общаго воскресенія, и нынъшнее смертное тъло ея оживеть] и сдълается лишь повтореніемъ самого себя, раньше жившаго на небесахъ, внеся и въ это послъднее свои особенныя свойства.

Принятіе и исповъданіе ею нынъ посылаемаго черезъ нее завъта должно подвинуть въ ней жизнь будущаго сына ея и дать созръть въ ней его духу, ибо все, что ею нынъ написано, есть духъ его, и все это должно утвердиться върованіями и дълами новоизраильской церкви, чтобы созръль въ ней сынъ ея.

Въ одно время съ этимъ подготовленіемъ его духа къ рожденію его, она зачала и тъло его; она зачала его на не-

бесахъ въ нетлънномъ тълъ своемъ, какъ только на землъ вселился въ нее предвъчный духъ ея; ибо съ этого времени началось ея тълесное соединение съ Христомъ подъ однимъ видомъ, кровью ихъ, текущею совмъстно изъ вложенныхъ одно въ другое сердецъ ихъ.

Хотя тѣло ея сына образуется только въ нетлѣнномъ тѣлѣ ея, но для этого ей необходимо и на землѣ, гдѣ происходить наибольшее движеніе его духа, соединяться съ Христомъ кровью Его и, послѣ обрученія съ Нимъ слоевь души ея, это и было въ ней невидимо отъ времени до времени.

[Въ чемъ и заключается искаженная истина одного изъ расколовъ православія, что за невозможностью принимать видимое причастіе, Самъ Господь даеть его невидимо: это относится къ невидимому соединенію Его съ Маргаритой на землъ, кровью Его втекающею въ нее].

Основаніе новоизраильской церкви на землѣ внѣ Маргариты и зачатіє тѣла сына ея на небесахъ внутри ея, воть двѣ великія цѣли Послѣдняго Завѣта. Обѣ онѣ ведутъ къ одному и тому же желанному Богомъ концу; къ разрушенію испорченнаго міра.

Ибо пора открыть, для чего родился сынь Іисуса Христа и Маргариты, о которомъ пророчествуеть Апокалипсись, и къмъ онъ будеть: онъ будеть разрушителемъ міра, онъ для того родился, чтобъ истребить всъ дъла врага Отца его. Онъ разрушить, а Рафаилъ, Сынъ Божій, Отецъ его, возсоздасть; онъ расчистить путь Ему, представить Ему простъйшія начала міра разложенными и измельченными въ прахъ, какъ вещества для будущаго творенія, а Богъ—Рафаилъ снова собереть ихъ, отдъливши въ нихъ добро отъ зла; онъ умертвить міръ со всъмъ зломъ его, а Искупившій его воскресить и преобразить его. Его же дъло разрушенія педготовится на землъ новоизраильскою церковью, проникнутою духомъ его, которую мать его устроитъ для него.

Но въ нынъ видимый міръ онъ никогда не придеть, ибо онъ родится въ невидимомъ міръ, отъ воскресшаго перваго тъла матери своей, послъ смерти ея второго тъла, и изъ того міра совершить все, что долженъ совершить надъ міромъ нынъшнимъ.

И близко время его рожденія, ибо уже міръ надорвань

въ основахъ своихъ, Внутренняя борьба добра со зломъ въ міръ лишь ослабитъ связь простъйшихъ началъ міра духовныхъ євътовъ, настолько, чтобъ онъ могъ приступить къ дълу своему, но окончательный ударъ міру долженъ быть нанесенъ ему извнъ, этимъ небеснымъ разрушителемъ его; ибо всякое дъло не само дълается, а черезъ живое существо.

Какъ создался міръ не самъ собою, а Богомъ, такъ и разрушится не самъ собою, а сыномъ Бога Рафанла. [И въ первый разъ жила мать-Церковь на землъ, чтобъ возродить всъхъ дътей своихъ, во второй же разъ,—чтобъ родить разрушителя міра, да вкусять ея дъти плоды искупленія].

Умерла ли уже вторично воплощенная Маргарита—не-извъстно, какъ неизвъстна она сама.

## Книга IV.

1. Первое, что сказалъ Сынъ Божій Іоанну въ Апокалипсисъ, было предупрежденіе церквамъ христіанскимъ, какого пути онъ должны держаться, чтобъ придти къ цъли своей.

Цъль же той изъ нихъ, которая есть Его истинная церковь, въ томъ состоить, чтобы опровергнуть всъ заблужденія и ереси, убъдить всъхъ отпадшихъ, возвратить въ лоно свое всъхъ погибшихъ, всъ сердца и всъ умы озарить однимъ и тъмъ же свътомъ, и всю вселенную соединить въ одной въръ, одного исповъданія, "да единомысліемъ исповъдуютъ Троицу нераздъльную и единосущную". И да никто не скажетъ передъ концомъ міра, что истина была неизвъстна ему, и потому онъ не могъ спастись.

Ибо Самъ Христосъ сказалъ, что "прежде должно быть Евангеліе проповъдано во всъхъ народахъ"; и не только Евангеліе въ разномысліи въръ христіанскихъ, но единая въра должна утвердиться на всей землъ, во всъхъ народахъ ея.

Какъ есть одинъ только Богь, и одна Церковь мать, такъ и въра должна быть у всъхъ одна. Это и будеть дъломъ церкви новоизраильской.

Объ этомъ дълъ объединенія въры по всей землъ и говориль Христосъ церквамъ черезъ Іоанна, объщая великія и богатыя милости "побъждающему", т.-е. тому, кто побъдить

всѣ ложныя въры на землѣ и подчинить ихъ всѣ одной истинной въръ.

Обращается Онъ къ церквамъ въ лицъ амелоез-хранителей ихъ, которыя суть жена и дъти его, Маргарита и 6 предвъчныхъ малютокъ [ибо всъ христіане міра принадлежать по свойству своего духа которой-нибудь изъ семи душъ или идей общаго предвъчнаго духа церкви; и каждый изъ этихъ ангеловъ есть общій ангель-хранитель, кромъ отдъльныхъ ангеловъ отдъльныхъ лицъ, всъхъ заключающихся въ особенной душъ или идеъ его].

Такъ говорилъ Христосъ Іоанну: (Ап. П. 1—6)... Ангелъ церкви Ефесской—это женскій духъ 3-хъ лътъ, духъ познанія; идея его—это любовь робкая, тихая и терпъливая;

церковь Ефесская—это всё христіане, склонные ка удаленію и отреченію оть міра и къ подвигамъ пустынножительства; оставили первую любовь свою тё изъ нихъ, которые ослабъли въ вёрё подъ вліяніемъ нечестиваго духа времени, но сохранили ненависть къ міру сему и къ злу его, и къ безплодности его, только не умёють обратить на пользу себё и другимъ этой справедливой ненависти, а предаются одному вредному и безплодному разочарованію, не видя, по безвёрію, никакого исхода изъ мірового зла; это тё самые, которые въ прежнія времена отрицали міръ подвижничествомъ, а въ послёднія тоже отрицають міръ, но творять дта его вмёстё съ нимъ;

потому имъ и сказано: покайся и твори прежнія д'вла. Д'вла Николаитовъ—это всі д'вла міра сего, все, что клонится къ сохраненію міра ради превращенія его въ адъ.

2. [Ап. II. 8—10]. Ангелъ Смирнской церкви—это мужской духъ 3-хъ льть, духъ страха Божія; идея его—это любовь преданная и самоотверженная; церковь Смирнская—это всь мученики за Христа и вообще всь, готовые душу свою положить за истину.

Тъ, которые говорятъ о себъ, что они Іудеи, но не таковы, это всъ *принадлежающ*е къ истинной въръ, но не сумъвшіе понять дальнъйшаго движенія этой въры и начавшіе гнать свою собственную въру, когда она породила новыя истины.

3. [Ап. II. 12—16]. Ангелъ церкви Пергамской—это женскій духъ 5-ти лъть, духъ соютта; идея его—это любовь про-

ницательная и испытующая; церковь Пергамская—это христіане, внѣшнимъ образомъ принадлежащіе къ еретическимъ вѣрамъ, но *внутренним* расположеніемъ духа причастные къ вѣрѣ истинной и напитанные невидимыми лучами ея, а потому живущіе, думающіе и чувствующіе согласно съ нею: "знаю, что ты живешь тамъ, гдѣ престоль сатаны, и не отрекся отъ вѣры Моей".

Ученіе Валаама, ведущее къ тому, чтобъ любодъйствовали и ъли идоложертвенное, это всякая ересь и всякое заблужденіе, какія бы ни были, ибо все, что не истина, а ложь, посылается лукавымъ съ цълью прилъпить человъка къміру сему и къ наслажденіямъ плоти, и если эта цъль не понятна еще людямъ, принимающимъ ложь за истину, то это потому, что она разсчитана на дальнихъ послъдствіяхъ, человъческому уму ръдко достижимыхъ.

4. [Ап. П. 19—25]. Ангелъ Фіатирской церкви—это мужской духъ 5-ти лѣтъ, духъ силы; идея его—это любовь смплая и сообщительная; церковь Фіатирская—это всѣ провозвистники новых истина откровенія, чуткіе сердцемъ и воспріимчивые умомъ, которые не держатся упорно за букву прежняю завѣта, но тотчасъ первые замѣчають, куда ведеть ихъ духъ его и съ радостью слѣдують за нимъ, распространяя вездѣ его новыя откровенія; а такь какъ Самъ Бого постепенно совершенствуеть вѣру, благовѣствуемую черезъ подобныхъ имъ, то имъ и сказано: "знаю, что последнія дѣла твои больше первыхъ".

Но каждый разъ новая въра, посылаемая Богомъ, больше всего жизни и силы имъеть сначала, а потомъ выдыхается, и духъ ея падаеть, потому и сказано: ты попускаешь женъ Іезавели учить и вводить въ заблужденіе рабовъ Моихъ, т.-е. мало-по-малу вредныя стремленія духа лжи и ереси Іезавели проникають лучами духа, безъ словъ, и къ истиннымъ дътямъ Господнимъ и заставляють ихъ жить и думать не по духу своей въры, а по духу чужой, не Богомъ посланной, такъ что они подчиняють въру свою житейскимъ потребностямъ и желаніямъ, въ чемъ и состоить духъ ложной въры; потому сказано: и уразумъють вст церкви, что Я емь испытующій сердца и внутренности, т.-е., что Я смотрю не на внъшность, кто какой въры держался, а на внутренность, кто по какому духу жилъ и знаю въ чемъ были

тайныя цъли и *побужденія всякой* въры, уклонившейся оть истины.

Еще сказано: что имъете, держите, пока приду, т.-е. не ищите самовольно новыхъ истинъ безъ Меня, а храните старое, но и не противытесь Мнв, когда Я приду дать вамъ новое, ибо то, что Я далъ вамъ, было лишь "пока приду"; потому какъ вы приняли отъ Меня прежнее, такъ примите и будущее.

5. [Ап. III. 1-4]... Ангелъ Сардійской церкви-это женскій духь 7-ми льть, духь мудрости; идея его — это любовь бдительная и неутомимая; Сардійская церковь-это живущіе среди полнаго спокойствія давно утвердившейся и законами государства охраняемой истинной въры, изъ которой поэтому уже выдохся духъ ея и они принадлежать къ ней только по буквъ; [вслъдствіе этого ихъ собственный духъ близокъ къ смерти и не только не оживляеть собою душу, но и самъ, во внутреннихъ слояхъ, получаетъ окаменълый, безцвътный видъ души, съ глазами безъ взгляда]; имъ сказано: вспомни, что ты приняль и слышаль, и храни и покайся, ибо они склонны всё заповеди своей вёры толковать въ пользу слабостей своихъ, какъ нужно для ихъ себялюбія и самоохраненія, и не хотять признать никакихъ обязанностей, требующихъ отъ нихъ самоотверженія; они даже въ негодованіе приходять на всякаго, кто напоминаеть имъ о томъ, и будить ихъ совъсть, на основании ими же признаннаго слова Божія; они обыкновенно говорять тогда, что возстающіе противъ нихъ превратно толкують и не такъ понимають слово Божіе, между тымь какь они сами превратно понимають и толкують его, и притомъ не въ догматахъ, а заповъдяхъ, что еще опаснъе и вреднъе, ибо это ни къ какой ереси прямо не относится и никакому церковному осужденію не подлежить:

ересь прямо посягаеть только на догматы, но цѣлью своею имѣеть извратить и духъ заповѣдей и достигаеть этой цѣли, косвенно и медленно; эти же люди, послѣдователи истинной вѣры, обходя средство ересей, прямо идутъ къ цѣли ихъ и извращають духъ заповѣдей непосредственно и быстро.

Никакихъ мъръ предосторожности не существуеть противъ такихъ людей, и тъмъ они и опасны для церкви, ибо узкое пониманіе заповъдей еще не дълаеть человъка ере-

тикомъ, котораго можно бы было изгнать изъ церкви, какъ не дълаеть его имъ и неточное соблюдение ихъ и даже преступление противъ нихъ.

"Нъсколько человъкъ, не осквернившіе одеждъ своихъ, которые будуть ходить въ бълыхъ одеждахъ, ибо они достойны",—это тъ немногіе избранники, весьма ръдкіе въ такія времена упадка и изнъженнаго застоя истинной въры, которые не ломаютъ слова Божія сообразно своимъ видамъ, а понимаютъ его въ духъ и истинъ, и во всемъ объемъ его, и не уклоняются отъ требованій его, но любятъ исполнять ихъ и не находять ихъ тягостными и невозможными.

6. [Апок. III. 8—11]... Ангелъ Филадельфійской церквиэто Маргарита, Духъ Господень; идея его-это любовь невъсты и жены, совокупная любовь всей церкви; Филадельфійская церковь-это тъ, которые не только охотно и радостно принимають новое откровеніе оть другихь и возвъщають о немъ далъе, но которые сами идуть навстръчу ему, угадывають его приближение, и у Самого Бога исторгають его; это тъ, которые носять въ душъ своей "первое слово" времена и отъ которыхъ Богъ ждетъ, чтобы они сами сказали его, да ниспошлеть Онъ Свою новую помощь на крикъ ихъ сердца; они и среди упадка духа истинной въры вокругъ нихъ, и среди мертваго пониманія ея заповъдей, хранять во себь такое же живое чувство ен, какъ въ первый день ея, и въ нихъ созръвають съмена ея для будущаго; они не тогда только дълаются мучениками истины, когда внішнія событія налагають на нихь такую обязанность, но сами создають подобныя событія, ибо считають это высшимъ благомъ своимъ; по ихъ слову, посылается от Бога новый духъ въ омергвъвшую церковь, гремять новыя истины, а затъмъ воздвигаются и новыя гоненія на нихъ, и такъ они добиваются вънца мученническаго, гдъ и не было возможности получить его; они сами открывают двери темницъ для себя и сами подписывают смертные приговоры свои; какъ Христосъ Самъ воздвигъ кресть Свой, Своимъ ученіемъ и исповъданіемъ Себя.

Потому имъ въ особенности, исключительно противъ другихъ, сказано: "вотъ, Я открылъ предъ тобою дверь и никто не можетъ затворить ее", т.-е. дверь небеснаго міра съ его тайнами.

"Ты не много имъешь силы", сказано потому, что такіе христіане принадлежать къ отдъльной личной душъ Маргариты, имъють духъ нъжный и слабый, какъ она сама, но въ дълахъ своихъ имъють больше силы, чъмъ всъ другіе.

Еще имъ сказано: "вотъ Я сдѣлаю, что тѣ, которые говорять, что они Іудеи, но лгуть, поклонятся передъ ногами твоими и познають, что Я возлюбиль тебя". Христосъ любить таковыхъ исключительно передъ всѣми, какъ любить Маргариту, олицетворенный духъ ихъ; а іудеи, которые поклонятся передъ ними, это всѣ возставшіе на нихъ во имя буквы закона, какъ іудеи возставали на Самого Христа, и не понимавшіе ихъ живого чутья истины въ догматахъ, ихъ сердечнаго отношенія къ заповѣдямъ.

7. [Ап. III. 15—20]... Ангелъ Лаодикійской церкви—это мужской духъ 7-ми лътъ, духъ разумънія; идея его—это любовь пылкая и восторженная; Лаодикійская церковь—это даже по буквъ закона Божьяго не принадлежащіе ни къ какой въръ, а только крещеніемъ приписанные къ ней и внъшними обрядами сохраняющіе нъкоторую связь съ ней; на самомъ же дълъ они даже не знають ни догматовъ, ни заповъдей своей въры, урывками только слыхали о нихъ, или на школьной скамъв заучивали слова ихъ безъ смысла, чтобъ на другой же день забыть.

Они руководятся въ своей жизни даже не узко и себялюбиво понятыми заповъдями своей въры, а всякими случайными идеями, какія попадають въ ихъ голову, смотря потому, какія въ ихъ времена въ міръ болье въ ходу и какія изъ всъхъ подобныхъ болье имъли вліянія на духъ ихъ, по внъшнимъ обстоятельствамъ ихъ жизни, и какія имъ болье выгодны, ибо ръдко въ нихъ бываетъ безкорыстное стремленіе къ истинъ.

Потому имъ сказано: о, еслибъ ты былъ холоденъ или горячъ! т.-е. еслибъ ты былъ усерденъ къ истиню, а не къ ложной выгодъ своей; тогда ты былъ бы или преданъ истинной въръ въ духъ ея, или враждебенъ ей, но во имя же истины по твоему убъжденію, а не чего другого, только не равнодушенъ, какъ ты теперь. Тогда, хотя бы ты и заблуждался, тебя можно было бы обратить, какъ обращенъ былъ Савлъ, усердный къ истинъ, теперь же съ тобой и говорить нельзя объ истинъ, ибо не истина дорога тебъ, и все, что ты ни

исповъдуеть, ты исповъдуеть ради постороннихъ, личныхъ пълей.

Такіе люди также искажають духь запов'вдей, какъ церковь Сардійская, но д'влають это не на почв'в самого слова Божія, а посредствомъ всевозможныхъ, разнообразныхъ ученій, чуждыхъ всякой в'вры; они тоже не еретики, ибо догматовъ они не касаются, не спорять о нихъ и даже не знають ихъ, но они вполн'в люди міра сего, признающіе одни житейскія ученія; они сходны съ церковью Сардійскою по себялюбію и самоохраненію, только т'в самую в'вру подчиняють житейскимъ требованіямъ, а эти стоять совс'вмъ вить, не отрицая ея, но и не соображаясь съ ней.

Потому имъ сказано: "ты говоришь, я богатъ, и ни въ чемъ не имъю нужды, а не знаешь, что ты несчастенъ и жалокъ, и нищъ, и слъпъ, и нагъ", ибо кто дальше міра сего ни о чемъ не думаетъ, тотъ неизбъжно будетъ нищимъ и слъпымъ. Блаженны тъ изъ нихъ, о которыхъ сказано: "кого Я люблю, тъхъ обличаю и наказываю", ибо многіе таковые до конца остаются въ ослъпленіи своемъ, а другихъ Богъ выводить изъ него скорбями и бъдствіями, доказывая имъ, не имъющимъ никакого утъшенія и никакой опоры внутри себя, какъ шатко то, на что они полагались. Этимъ Онъ напоминаетъ имъ о Себъ: "се, стою у двери и стучу, и если кто услышить голось Мой и отворить дверь, войду къ нему", а кто услышить голосъ Бога Своего и Онъ войдеть къ нему, того не будуть трогать никакія скорби житейскія и среди нихъ онъ будеть радоваться, ибо радость его не отъ міра сего и міръ ничімъ не можеть отнять ее у него.

§ 8. Далъе Іоаннъ увидълъ дверь, отверстую на небо, и голосъ Іисуса позвалъ его смотръть въ нее. [Ап. IV. 2. 4. 5]. 24 старда—это двънадцать родоначальниковъ колънъ израильскихъ и 12 другихъ родоначальниковъ Израильтянъ, міру неизвъстныхъ, которые черезъ женщинъ четнаго духа, природныхъ женъ израильтянъ, воплотившихся въ другомъ народъ и сочетавшихся плотію съ другими мужьями, родились отъ нихъ въ этомъ другомъ народъ и размножили въ немъ духъ израильскій; потому одинъ изъ народовъ міра имъетъ теперь духъ Израиля, невъдомо для него вселившійся въ него черезъ четныхъ матерей;

а 4 животныхъ, это души 4-хъ родоначальниковъ человъчества по плоти и душъ, людей образа Божія и подобія, которые произвели Адама и Еву, но сами не имъли еще духа рожденнаго Богомъ и потому были только животными. Сходство ихъ лицъ съ лицами низшихъ животныхъ указываетъ на ихъ происхожденіе отъ низшихъ видовъ.

Далъе Іоаннъ говоритъ: [Ап. V. 1—10]. Книга, написанная внутри отвнъ, запечатанная семью печатями, это духъ Маргариты, живущій вторично на землъ и до времени самъ не знавшій тайны своей.

Агнецъ Іисусъ снялъ съ него печати, скрывавшія третье откровеніе Послъдняго Завъта отъ нея самой и отъ всъхъ дътей ея; Онъ снялъ ихъ тъмъ животворнымъ чувствомъ, которое внушилъ ей къ Себъ, отъ чего раскрылась душа ея, и тогда на небесахъ раздалась "новая" пъснь побъды, "и поютъ новую пъснь".

Далъе Іоаннъ говоритъ: [Ап. VI. 1—11]. Бълый конь, это средство, которымъ распространится по всей землъ послъдняя въра истинная третьяго откровенія, новоизраильская, принесенная Маргаритой, символъ которой бълый цвътъ; этимъ средствомъ будетъ всемірное царство земное, которое соединитъ всъ народы земные подъ одну властъ; какъ конь служитъ для быстраго передвиженія черезъ пространство, такъ всемірное царство послужитъ для быстраго и успъшнаго передвиженія въры истинной по землъ. Всадникъ, имъющій лукъ и вънецъ и вышедшій, чтобы побъдить, это само третье откровеніе, ибо оно побъдитъ всъ другія въры.

Рыжій конь и всадникъ на немъ, это то, что придеть по всей землѣ на смѣну царству бѣлаго коня: ибо со времени этого царства судьбы народовъ будуть совершаться всю вмъсть и по всей землѣ будетъ происходить одно и то же, а не разное; на смѣну же всемірному царству придетъ всемірный мятежъ противъ всякой государственной власти и противъ всѣхъ существующихъ общественныхъ законовъ [мятежъ произойдетъ во имя счастья человѣчества, дабы уравнять пользованіе земными благами и съ корнемъ уничтожить бѣдность и нищету]; рыжимъ конемъ онъ названъ по красному знамени, которое уже теперь избрали подготовляющіе его, но ему дано будетъ только взять съ земли миръ, установленный соединеніемъ всѣхъ народовъ въ одномъ царствѣ,

н чтобъ убивали другъ друга, больше же онъ ничего не достигнеть.

Конь вороной и всадникъ на немъ—это ересь, которая будетъ господствовать по всей землѣ и всѣхъ будетъ стараться обращать къ себѣ насиліями и гоненіями подъ предлогомъ укрощенія свирѣпости рыжаго коня. Многіе, принадлежавшіе къ ученію Маргариты [при всемірномъ господствѣ его], изъ житейскихъ выгодъ измѣнятъ ему и примутъ эту ересь; тѣхъ же, которые останутся вѣрными истинъ, постигнутъ жестокія гоненія.

Конь блъдный и всадникъ его—это всемірное господство полнаго безбожія, которое смънить ересь вороного коня. Оно превзойдеть жестокостью гоненій и пытокъ надъ върующими въ Бога всякую изъ бывшихъ на землъ въръ, даже языческую первыхъ временъ христіанства. Многіе, которые изъ выгодъ подчинились ереси всадника вороного коня, не захотять подчиниться всаднику бълаго коня, такъ чтобъ вовсе отречься отъ Бога, и тогда, видя на какой путь заводить ихъ преклоненіе передъ дълами міра сего, покаятся и возвратятся къ оставленной ими въръ истинной.

Ни отъ рыжаго, ни отъ вороного, ни отъ блѣднаго коня не будетъ безопасности нигдѣ на землѣ, ибо все это будетъ происходить во всемъ мірѣ, во всѣхъ народахъ, во всѣхъ углахъ земли.

[И вотъ, послъ снятія пятой печати, души убіенныхъ за слово Божіе возопіютъ къ Богу о возмездіи и о судъ. Они будуть утьшены послъ снятія шестой печати, ибо тогда наступить начало конца и міръ будеть издыхать въ предсмертныхъ судорогахъ]: [Ап. VI. 12—17]. Сняться должны были печати съ души Маргариты, и онъ уже сняты теперь [не постепенно, а всъ вдругъ], но послъдствія ихъ снятія обнаружатся въ міръ постепенно, потому они такъ и были показаны Іоанну. Еще сказалъ Сынъ Божій Іоанну: [Ап. ХІ. 3—6]. Дни пророчествованія ихъ начнутся незадолго до прохожденія по землъ рыжаго коня, подъ конецъ временъ всемірнаго царства бълаго коня, и еще не пройдуть тысяча двъсти шестьдесять дней, т.-е. 3 года 5½ мъсяцевъ, которые имъ назначены, какъ уже окончатся не только времена всъхъ трехъ коней, слъдующихъ за бълымъ, но и то вели-

кое землетрясеніе и паденіе звъздъ, которое произойдеть отъ снятія шестой печати.

Тогда всв, кто послушался голоса двухъ великихъ пророковъ, захотятъ достойно приготовиться къ еще болве тяжкимъ временамъ, имвющимъ наступить послв того: ибо послв того наступитъ такое всемірное владычество, что никому не будетъ отъ Бога прощенія, кто покорится ему, ни старому, ни малолвтнему, ни слабому, ни больному;

всякій получить прощеніе, кто изъ выгоды или изъ страха будеть въ словъ или дълъ сообщникомъ рыжаго коня, или кто приметь ересь, настолько распространенную воронымъ конемъ, или кто отречется отъ всякой въры въ угоду блъдному коню, хотя въ душъ своей не будеть раздълять такого безвърія; всякій такой раскаяніемъ и терпъніемъ скорбей за имя Божіе можеть заслужить прощеніе;

но кто на одинъ мигъ признаетъ власть послъдняго всемірнаго владычества, тому не будетъ прощенія во въкъ. И вотъ потому, предъ наступленіемъ такого страшнаго времени, всъ, кто послушается двухъ пророковъ, и пожелаетъ спасенія, соберутся къ пастырямъ своимъ для муропомазанія ихъ. Этимъ всеобщимъ муропомазаніемъ върующихъ будутъ очищены и тъ, которые отступили отъ въры въ предыдущія владычества и, какъ бывшіе еретики, они будутъ возсоединены съ церковью.

Одновременно со всеобщимъ муропомазаніемъ истинновърующихъ по всей землъ Іоаннъ видълъ на небъ: [Ап. VII. 1—4].

Эти 144000 запечатлѣнныхъ на небесахъ, во время запечатлѣнія муромъ живущихъ на землѣ, суть тѣ самые, о которыхъ въ другомъ мѣстѣ, въ главѣ XIV, Іоаннъ говоритъ: [1—5]. Это тѣ изъ святыхъ извѣстныхъ и неизвѣстныхъ міру и соблюдавшихъ дѣвство, которые всѣ безъ исключенія принадлежатъ къ колѣнамъ Израилевымъ, но не по одному внѣшнему происхожденію плоти, видимому на землѣ, а также по невидимему происхожденію духа, въ другихъ народахъ черезъ четныхъ матерей. Они запечатлѣны именемъ Божіимъ на челахъ своихъ для того, чтобъ во время грядущаго испытанія вѣрныхъ, помазанныхъ муромъ, сойти къ нимъ на землю и охранять и подкрѣплять ихъ, какъ общіе ангелы ихъ всѣхъ, они составятъ вокругъ нихъ какъ бы невиди-

мый отрядъ тълохранителей, ибо велики и разнообразны будуть опасности и бъдствія върныхъ.

Далъе Іоаннъ видълъ: [Апок. VII. 11—17]. Тъ, которые въ то время придутъ отъ великой скорби къ престолу Божію, послъ великаго муропомазанія живущихъ на земль, это всъ умершіе, не измъчившіеся еще до тъхъ поръ отъ принесенныхъ съ собою съ земли болъзней духа и не освободившіеся при жизни на земль оть всякой заразы зла въ себь, но однако удостоенные жизни въчной, по чистосердечному раскаянію своему и по пригодному для этого въ глазахъ Бога расположенію своей души; въ числь ихъ будуть изъ принявшихъ загробное крещеніе и язычники, и другіе иновърцы, и іудеи раньше Христа жившіе въ пстинной въръ, и посль Него жившіе въ ложной въръ, и христіане, какъ еретики, такъ и православные, хотя принявшіе крещеніе водою, но ослабившие соединительные лучи свои съ самими собою внутри Маргариты, первые гръхами и ересями, заразившими ихъ духъ [но не до совершенной гибели], послъдніе только гръхами. Всъ подобные не обречены на гибель, но спасенные милосердіемъ Божіимъ и для жизни въчной, почувствують свое окончательное исцеление въ тоть день, и лучи ихъ крещенія, загробнаго или земного, засіяють во всей своей силь и мощныма токома обновять ихъ жизнь, кръпко соединяя ихъ съ жизнью ихъ матери.

9. Послъ того Іоаннъ говорить [Ап. VIII. 1. 2. 6—13]— [Ап. IX. 1. 3—6. 13. 15. 16. 18. 20. 21].

Все описанное Іоанномъ, происшедшее послъ трубнаго гласа шести ангеловъ, начнется немедленно послъ муропомазанія върующихъ и окончится къ концу времени свидътельства двухъ пророковъ, тысячу двухсотъ шестидесяти дней.

Это будуть естественныя потрясенія умирающаго, зломь испорченнаго міра, послів которых міру нельзя будеть устоять. Самое долгое изъ нихъ будеть отъ трубы пятаго ангела, которому назначено мучить людей 5 мівсяцевь, остальныя же пройдуть быстро.

Мертвые идолы, которымъ люди, не умершіе отъ язвъ, все еще будутъ покланяться и не оставятъ поклоненія своего, это блага житейскія, нужды, желанія и наслажденія міра сего, которые все еще дороже Бога будутъ для этихъ людей.

Послѣ этого юванъ опять переносится на небо: [Ап. Х. 1—4]. Тайна, сказанная семью громами, это нынѣшнее откровеніе о Духѣ Святомъ и о Церкви, которое запрещено было Іоанну писать, ибо рано было міру знать о немъ. [Ап. Х. 5—11]. Книжка, съѣденная Іоанномъ, это тоже нынѣшнее откровеніе, которое сладко сперва, ибо возвъщает о близости окончанія всѣхъ скорбей человѣчества и яснье знакомить его съ блаженною будущею жизнью, уготованною ему но горька потомъ, ибо возвъщаеть также о грядущихъ бѣдствіяхъ, которыя съ великимъ терпѣніемъ надо будетъ перенести. Многое изъ нынѣ написанной книги Іоанну надо было узнать невѣдомо для другихъ (т.-е. съпсть эту книгу) для того, чтобы пророчествовать далѣе шестой трубы.

И воть, когда умерла третья часть людей оть огня, дыма и съры, кончились 1260 дней пророковъ Божіихъ [Ап. XI. 1. 2. 7—17].

Потому содѣлалось тогда царство міра царствомъ Бога и Христа, что съ появленіемъ звъря, всемірнаго владыки, убившаго двухъ пророковъ, всякая основа міра будетъ поколеблена, и всякая надежда сатаны сохранить его будетъ тщетною, хотя туть-то и будетъ онъ съ большимъ отчаяніемъ, чѣмъ когда-либо добиваться этого; а при такой близости послѣдняго дня міра, когда только 42 мѣсяца останется звѣрю, а послѣ ужъ надо ожидать со дня на день пришествія Христова, всѣ чающіе царствія Христова уже будуть предвизить радость его, какъ ни тяжка будетъ ихъ жизнь на землѣ; ибо по непреложному свидѣтельству Іоанна, они будуть знать, что на небесахъ уже торжествуется воцареніе Христа.

И снова Іоаннъ на небѣ пророчески видить рожденіе сына Іисуса Христа [Ап. XII. 1—6].

Эти 1260 не земною мѣрою измѣрены, а небесною, которая иногда дольше земной, иногда короче. Здѣсь она короче: младенецъ Маргариты родится въ то время, когда звѣрю предстоить выйти изъ бездны и сразиться съ пророками и убить ихъ, за три дня до ихъ взятія на небо по земному времени, а питаться будетъ она въ пустынѣ 1260 дней въ тотъ же самый день по земному времени какъ родить [Ап. XII. 7—12].

Война ангельскихъ силъ произойдеть также въ теченіе

того же самаго дня, какъ родится младенецъ, и продлятся тъ 1260 духовныхъ дней, которые, пока война не кончится, Маргарита проведетъ въ пустынъ.

А низвергнуть будеть духь тьмы на землю при наступленіи другого дня, такъ что рожденіе разрушителя міра будеть наканунт воплощенія антихриста на землт въ готовое уже соотвътственное ему тъло животнаго человъческаго образа безъ духа [ибо дътскаго непорочнаго возраста духъ антихриста не будеть имъть на землт и не осквернить собою дътскаго вида]. [Ап. ХІІ. 13. 14. 17].

Тогда преслѣдовать будеть драконъ Маргариту уже на землѣ, куда она сойдеть къ дѣтямъ своимъ, оставаясь въ то же время на небѣ. Вмѣстѣ со Христомъ она невидимо будеть пребывать на землѣ во всѣ дни антихриста, невидимо же утѣшая и подкрѣпляя дѣтей своихъ, вѣрныхъ сыновъ церкви. Съ ними-то, которые и называются "прочими отъ сѣмени ея", возрожденными въ ней, и вступитъ въ брань сатана.

Да помнять всв, кому суждено дожить до этого, что время его на землв только 42 мвсяца, по земной, а не небесной мврв, а послв него уже не простоить мірь. Пусть они это помнять, что мірь не простоить. Неоднократно раздастся на небв побъдная пвснь, при наступленіи царства антихриста и прямо сказано: [XI, 15. XII, 10]. О послвднемъ земномъ царствв Іоаннъ говорить [XIII. 5—10. 16—17].

И воть, всв оставшіеся върными имени Божьему и имъющіе на челахъ своихъ печать Его, обратятся въ бъгство отъ этого царства; уйдута они ота всеха дъль и законовъ человъческихъ, въ которыхъ уже нельзя будеть участвовать и которымъ нельзя будетъ повиноваться беза богохульства, уйдута они изъ-пода всякаго крова человъческаго, уйдуть ва льса, въ горы и въ степи, къ дикима звъряма; и бывшіе богатыми, образованными, и знатными въ міръ сбросять съ себя прежнюю одежду и одънутся въ рубище простого на рода; эта прежняя одежда ихъ будета та самая, какую и теперь во всемъ христіанскомъ міръ носять образованные люди, богатые и бъдные, ибо она не перемънится до тъхъ временъ и когда владыка міра осквернить ее, надъвши на себя, всъ любящіе правду съ отвращеніемъ сбросять ее. И всю върные Богу соберутся вместь, толпами, и всъ вмъ-

сть будуть *скитаться по пустыням*, спасаясь оть владыки міра и оть ужасныхь законовь его.

Съ ними будуть ихъ невидимые друзья и тълохранители, 144000 святыхъ, Израильтянъ по плоти или только по духу, запечатлънныхъ одновременно съ ними. И вездъ, гдъ они будуть скитаться, ихъ будутъ невидимо и безотлучно сопровождать Христосъ и Маргарита.

Объ чемъ сказано: XII. 14, т.-е. одного года, и двухъ лътъ, и полугода. Это будетъ то самое время, о которомъ Іисусъ предупреждалъ: [Е. М. XIII. 14—23] [Ме. XXIV. 26—27].

Потому сказалъ Онъ: молитесь, чтобъ бътство ваше не случилось зимою, что послъднее царство начнется въ срединъ лъта, такъ что чье бътство замедлится до зимы, для того оно будетъ гораздо опаснъе и труднъе, ибо владыка міра приметъ тогда противъ него мъры.

Не бойтесь ничего, всв живущие въ то время на землъ, и не останавливайтесь ни передъ чемъ, что бы вамъ ни пришлось перенести; помните, что претерпъвшій до конца спасется. Помните и то, что не будеть вамъ прощенія, если сдълаетесь подданными тогдашняго владыки міра; ибо сказалъ Іоаннъ далъе сего: [XIV. 9-12]. Потому не бойтесь ни голода, ни холода, ни зноя, ни жажды, ни дикихъ звърей, въ пустыняхъ, куда вы убъжите: все это не можетъ на въкъ навредить вамъ, а въчность и безъ того на порогъ будетъ для всего міра; не оставайтесь въ міръ изъза дътей вашихъ и младенцевъ вашихъ: берите и ихъ съ собою, куда ни пойдете, ибо пусть лучше они взойдуть на небо на вашихъ глазахъ отъ тълесныхъ лишеній, чъмъ примуть начертание звъря на себя. Не бойтесь смерти наканунъ конца всего міра, ибо смерть будеть тогда лучшею долею для каждаго изъ васъ; Іоаннъ слышалъ голосъ съ неба: [XIV. 13]. Не обременяйте себя запасами и предупредительными мърами для тыла вашего, это можеть почубить вась; помните, что Іисусъ сказалъ: [М. XIII. 15—16].

§ 10. Итакъ, въ теченіе семи лѣтъ безъ малаго произойдетъ все, чему слѣдуетъ быть до кончины міра: свидѣтельство двухъ пророковъ, свирѣпствованія трехъ коней, естественные перевороты во внѣшней природѣ и бѣдствія отъ нихъ и, наконецъ, владычество антихриста. Въ такой короткій срокъ все это свершится для того, чтобы испытать знавшихъ истин-

ную въру и исповъдывавшихъ ее, когда это было выгодно и безопасно.

Во время царства бълаго коня, когда не будеть ни язычества, ни ереси на землъ, всъ отъ мала до велика будуть научены, хотл вкратцъ, истинамъ въры и всъ, крещеніемъ и другими таинствами, будуть включены въ нее. Никто не будеть имъть право сказать, что онъ погибъ по незнанію или по недостатку крещенія.

И воть, всю вселенную, составляющую единую видимую церковь, постигнуть событія посліднихь семи літь; тогда обнаружится степень візрности каждаго, кто доживеть до котораго-нибудь изъ этихъ событій, не считая тіхъ, которые лицемізрно исповіздывали візру и сами будуть зачинщиками всемірныхъ переворотовь;

иные отпадуть оть въры при первой опасности подвергнуться смерти, или пыткамъ, или даже только нуждъ и лишеніямъ, или даже только потеръ своего богатства; иные сперва отпадуть, но потомъ, видя, что далеко заходять беззаконія, ужаснутся и повърять пророчествамъ и снова присоединятся къ въръ; иные, наобороть, сперва устоять, а потомъ, при болье тяжелыхъ испытаніяхъ, отрекутся; иные же ни на одинъ мигъ не измънять Богу и безпрерывно будуть служить Ему одному; а еще иные, думающіе только о выгодъ и безопасности своей, будуть гнуться по всякому вътру; въ теченіе меньше чъмъ трехъ лътъ перебывають они и буйными отрицателями прежняго строя, и набожными охранителями его, и ни во что не върующими вольнодумцами и, наконецъ, перекланяющись всякимъ кумирамъ, сдълаются достойными клевретами антихриста.

Все это семилътнее испытаніе должно было наступить гораздо раньше, чъмъ оно наступить теперь, если бы тъ, отъ кого это зависъло, исполнили долгъ свой; и тогда раньше наступило бы и царствіе Христово и раньше былъ бы конецъ всъмъ страданіямъ земнымъ и много лишнихъ слезъ не было бы пролито на землъ.

Всякій замысель Божій, можеть, вслёдствіе свободы воли, предоставленной дётямь Его, или вовсе не быть исполненнымь, или исполненнымь съ отсрочкою, тыми же лицами, кому назначено было, или другими, или должень быть исполнень во что бы то ни стало, безъ отсрочки, и безъ отмёны лица;

перваго рода замыслы Богь *еручаета многима*, ибо вредь отъ неисполненія ихъ поправимъ до смерти виновнаго, далеко не распространяется, и большею частью губить только самого виновнаго; второго рода замыслы Свои Онъ вручаеть мишь избранникама, отвътственность которыхъ тяжка, но все же вредъ отъ неисполненія ими дъла ихъ, хотя непоправимъ, но ограниченъ, если дъло ихъ можетъ быть совершено и позднъе другимъ лицомъ; дъло тъхъ, которыми единственно оно можетъ быть совершено, еще отвътственнъе, и вредъ отъ совершенаго неисполненія его ими былъ бы непоправимъ, а отъ отсрочки его онъ хотя и ограниченъ, но тоже непоправимъ; потому такія дъла вручаетъ Богъ еще высшима избранникама; замыслы же третьяго рода безотложные и безотмънные Она беретъ только на Самого Себя.

Къ первому разряду принадлежать Его виды на каждаго отдъльнаго человъка, нарушаемые личными, мало отвътственными гръхами послъдняго; ко второму принадлежали Его замыслы на блаженство нынъшняго міра, и первый гръхъ противъ подобныхъ замысловъ, гръхъ Адама, имълъ наибольшую важность по своимъ послъдствіямъ, какой не имъли никакіе послъдующіе гръхи; но все-таки вредъ отъ этого гръха быль хотя непоправимъ, но ограниченъ извъстнымъ временемъ, а также числомъ имъвшихъ погибнуть отъ него, ибо другое лицо, Самъ Сынъ Божій, взяль на Себя дъло Адама-быть главою человъчества, вмъсто него; того же разряда дёло было и Моисеево, которое онъ впрочемъ самъ и во-время исполниль, согласно повельнію Божію; къ числу дълъ, которыхъ нельзя не исполнить безъ неограниченнаго ничьмъ вреда, и которыя можеть исполнить только назначенное лицо, для которыхъ потому Богъ допускаеть только отсрочку, какъ крайнюю возможность, но не отмъну совершенія ихъ назначеннымъ лицомъ, къ числу такихъ даль принадлежит нынъшнее дъло Маргариты;

таких же дъл, для которыхъ не только перемвна исполняющаго ихъ лица, но и всякая отсрочка была невозможна, было два: рожденіе Искупителя, взятое на Себя Дочерью Божьею, и искупленіе, взятое на Себя Сыном Божіим, хотя сатана и воображаль, что, искушая Его, онъ можеть помвшать Его двлу или замедлить его.

Но во время совершенія Имъ дъла сего, лежала отвът-

ственность и на другихъ, смотря по тому, черезъ кого и какъ оно совершается, и отъ этого зависъло ускореніе или замедленіе желаннаго Богомъ конца міра и избавленіе человъчества отъ многихъ лишнихъ слезъ. Если бы народъ *иудейскій устровал* въ своего Мессію, то искупленіе смертью Его все-таки совершилось бы въ свое время, но иными способами и не черезъ этотъ народъ, за то велика была бы слава народа іудейскаго на земль,—не внышняя слава государственная, а внутренняя, духовная, ибо онъ доставилъ бы римской державь, къ которой принадлежаль, владычество надъ всьмъ земнымъ шаромъ и побъду надъ всьми народами, а самъ поблодило бы всь ложныя въры и былъ бы духовнымъ властелиномъ земли, какъ Римъ быль бы ея плотскимъ властелиномъ; Римъ служиль бы орудіемъ іудейскаго народа и самъ подишился бы духовному первенству его.

Тогда царство бълаго коня началось бы уже въ то время, когда Константинъ ввелъ христіанство на весьма ограниченномъ пространствъ земли. Константинъ, видъвшій знаменіе съ надписью "симъ побъдиши", и побъдившій имъ враговъ, былъ только прообразомъ будущаго побъдителя всего міра, и еслибъ іудеи исполнили свой долгъ, онъ былъ бы настоящимъ его побъдителемъ, ибо подъ вліяніемъ истинной въры наука подвинулась бы раньше впередъ, и всъ страны земного шара были бы уже тогда открыты.

Нашествія дикихъ племенъ и мусульманъ на римскую и византійскую имперіи замѣнили *посподство* рыжаго коня [которое тогда бы уже созрѣло, если бы Римъ сдѣлался царствомъ бѣлаго коня]; *папство* замѣнило господство вороного коня, а *протестантство* возникло вмѣсто коня блѣднаго, къ идеямъ котораго, вскорѣ вселившимся въ міръ, оно постепенно и привело.

Такъ всв *четыре царства* уже были въ міръ, только въ прообразахъ и въ незаконченномъ видъ, и не по всей землъ и потому не привели къ желаемой цъли.

Если бы при отступничествъ іудеевъ, хотя Пилата исполниль свой долгь и не допустиль до казни Сына Божія, то искупленіе смертью Его также совершилось бы, но не по винъ служителя Рима, и гръхъ убитія Его паль бы только на іудейскій народь, отъ Рима же не было бы отнято его славное всемірное назначеніе. Конець быль бы отсрочень,

но не на столько времени, какъ теперь, и все-таки быль бы достигнуто побъдой Рима, и держава эта пала бы только от рыжаго коня, при началъ послъднихъ семи лъть.

Потому тяжка была отвътственность Пилата передъ его отечествомъ.

Но чьими бы руками ни основывалось царство бѣлаго коня, хотя и римскими, при иномъ поведеніи Пилата, Израилю все-таки принадлежала бы духовная побѣда въ немъ, ибо, жестоко наказанный за смерть Мессіи, онъ все равно долженъ бы былъ къ этому времени покаяться и быть помилованнымъ и только ему надлежало бы, какъ и теперь ему надлежить, исполнить завѣть Божій,

Теперь, когда событія произошли совсьмъ иначе, и міровыя скорби продлились безъ всякой надобности, основать царство бълаго коня Богъ поручиль не чуждому израильскаго духа народу, а тому изъ народовъ нынъ существующихъ, который уже имъетъ этотъ духъ, невидимо сообщившійся ему черезъ четные женскіе духи. Примъта этого народа та, что онъ, подобно родственнымъ ему изральтянамъ, отечество не отдъляетъ отъ въры и самую въру называетъ именемъ отечества, а отечество свое считаетъ святымъ и отъ Бога избраннымъ.

Этоть народь достигнеть своего величія не сразу, а посл'є тяжелых испытаній, которыя нашлеть на него Господь за то, что, какъ всегда, такъ и въ немъ найдутся противники истины, которые будуть препятствовать ему принять Третій Зав'ять, но какъ всегда оть такихъ препятствій истина только быстр'ве распространяется, какъ и этоть народь, чувствуя надъ собой руку Божію, наконецъ покорится ей и тогда ничто уже не будеть м'яшать его усп'яхамъ, которые изумять міръ.

Нынѣшнее дѣло Маргариты, которое должно открыть путь этому народу ко всемірному владычеству, также не совершилось безъ нѣкотораго замедленія: будучи изъ числа такихъ, которыя, хотя не могутъ быть исполнены другимъ лицомъ кромѣ назначеннаго, [такъ что это дѣло начать могла только Маргарита], но могутъ быть отсрочены, оно именно отсрочкъ и подвергалось. [Оно должно было быть начато Маргаритою въ 1875 году, но тогда начато не было частью по ея винѣ, частью по винѣ другихъ. Всѣ несчастія,

произшедшія вслідствіе этого въ мірі между 1875 и дійствительным началом ея діла и вообще всі лишнія скорби оть лишних дней міра лежать на отвітственности виновных въ этом промедленіи, не исключая самой Маргариты. Теперь же промедленіе ея діла по крайней мірі съ самаго начала его пало бы боліе прежняго на отвітственность ея самой, еслибь было допущено, а своевременным исполненіемь его она можеть уменьшить и отвітственность другихь и себя самой за прошлое промедленіе, ибо тогда вредь оть него будеть ограниченніве.

§ 11. По прошествіи трехъ лѣтъ царства антихриста, будеть то, что Іоаннъ видѣлъ: [XIV, 14—19].

Сидящій на облакѣ въ золотомъ вѣнцѣ, который пожнетъ землю, это сынъ Іисуса Христа, который къ этому времени достигнеть предѣла своего возраста и совершить свое дѣло разрушенія міра, но міръ, надрѣзанный во всѣхъ нитяхъ, на видъ еще продержится нѣсколько времени, и люди не будуть знать, когда свершилась жатва земли и не будутъ чувствовать, что міръ, въ которомъ они живутъ, висить на подрѣзанныхъ нитяхъ.

Послѣ того увидѣлъ Іоаннъ: (XV. 1—4. 7. 8). Поющіе на стеклянномъ морѣ—это всѣ умершіе во время скитаній по пустынямъ, при бѣгствѣ отъ антихриста; многіе изъ нихъ умруть отъ всякихъ лишеній и бѣдствій и весьма небольшое число ихъ останется до конца; изъ большого общества этихъ изгнанниковъ сдѣлается самая малая горсть. Она по возможности, мало-по-малу, соберется въ одни мѣста и еще тѣснѣе сплотится. Потомъ говоритъ Іоаннъ: [XVI. 1—12. 15. 17—21].

Все это будуть, невидимо направляемые ангелами, естественные перевороты внѣшней природы, болѣе тяжкіе и гибельные, чѣмъ прежніе. Въ нихъ пройдеть послѣднее полугодіе антихристова царства, и нагрянуть они тогда, когда люди будуть считать себя совершенно безопасными отъ нихъ, по своимъ наблюденіямъ. Послѣдній изъ нихъ разрушить до тла тоть городь, который Іоаннъ, описывая его, называеть Вавилономъ великимъ, тайной матерью блудницамъ и мерзостямъ земнымъ: [А. XVII. 1—5. 9. 10. 13. 15. 18), и который онъ видѣлъ въ образѣ жены блудницы, сидящей на водахъ многихъ и на горахъ, городъ великій, цар-

ствующій надъ земными царями. Паденіе этого города онъ подробно предсказываеть: [A. XVIII: 1-4. 6. 7. 9. 10. 20. 21. 24]. Онъ имъетъ два значенія: это будеть дойствительно города, который разростется до небывалыхъ размёровъ вслёдствіе громадныхъ войнъ, имфющихъ произойти въ мірф въ началъ послъднихъ событій его; этотъ городъ составить особое государство, главою котораго и будеть современемъ антихристь и которому онъ доставить всемірное владычество. Это одно значеніе блудницы—Вавилона; другое значеніе его то, что если бы личную идею самого антихриста и всвхъ его сообщниковъ на землъ осуществить въ одномъ лицъ и собрать вст ихъ отдёльныя идеи въ одинъ духъ, то этотъ духь имъл бы женскій образь, тоть самый, который быль показанъ въ видъніи Іоанну. Но такого женскаго духа на самомъ дълъ нът и никогда не будеть: это отвлеченность или призракъ, возможный только во примърномо видънін. Оттого онъ и названъ: тайной, что онъ составляеть отвлеченную тайну антихристова сборища, и никогда не осуществится явно.

Этотъ мертвый призракъ изъ міра тьмы соотв'єтствуєтъ живому соборному духу матери-Церкви въ мір'є св'єта.

Другое послъдствіе того переворота, который разрушить столицу міра, будеть *исчезновеніе* самаго антихриста.

Отличительной чертой его, со времени его воцаренія будеть неистовый, безграничный страхь смерти и избавиться навъкь оть смерти будеть цълью и двигателемъ всъхъ его дъяній; желая сохранить міръ для себя, чтобъ господствовать въ немъ, онъ еще безумнъе будеть желать сохранить самого себя, хотя бы отдъльно отъ міра.

Смерть и не постигнеть его никогда, но постигнеть его то, что будеть для него еще гораздо хуже: [XVII. 8]. Это значить, что онъ вдругь, во мгновеніе ока, измѣнится въ духовное тѣло невидимой плотности, какъ всѣ тѣ, которые выживуть до послѣдняго дня и тоже мгновенно заживо измѣнятся, никогда не испытавши смерти: "всѣ мы не уснемъ, всѣ же измѣнимся".

Первый, отдъльно отъ другихъ, измънится антихристъ, такъ что люди, не върующіе въ такое измъненіе тълъ, не будуть знать, куда онъ *дъвался* изъ глазъ; "и удивятся, ито зопръ былъ и нътъ его, и явится".

И вдругъ, съ его исчезновеніемъ, вселенная останется 5езъ владыки, свободною отъ всякаго гнета, отъ всякаго верковнаго приказанія. И ошеломятся люди отъ такой нечаянной свободы и въ первую минуту не будуть знать, что имъ начать. Великая высть мгновенно разнесется во всѣ концы земли, и каждый, оправившись отъ изумленія, будеть соображать, какъ лучше воспользоваться новымъ положеніемъ вещей.

Между тъмъ во внъшней природъ и отъ только что пронзошедшихъ страшныхъ потрясеній наступитъ какъ-будто затишие и, повидимому, все войдеть въ прежній обычный порядокъ. Люди мало-по-малу ободрятся и всъ ужасы недавняго прошлаго покажутся имъ дурнымъ сномъ. Такимъ же сномъ покажутся имъ и бывшіе государственные перевороты въ средъ ихъ самихъ, и только что куда-то исчезнувшее послъднее всемірное царство.

Тогда уже не будеть между людьми никого способнаго или даже имъющаго охоту захватить господство надъ вселенной въ свои руки. И воть, земля, обезлюдъвшая оть послъднихъ событій больше чъмъ на половину, опять раздробится на отдъльныя царства и отдъльные народы. И придумають люди и условятся между собою такъ: чтобъ не домогаться больше никакой единой въры на землъ, а напротивъ возстановить по возможности есть бывшія на землъ въры, христіанскія и другія, бывшія раньше побъды новоизраильской въры надъ ними. И будуть хулить новоизраильскую въру, что она ввела единообразіе власти и въры по всей землъ, чему они припишуть всъ свои бъдствія.

Тогда скажуть, что всѣ вѣры равно хороши и полезны и что каждому народу нужна своя особенная, ему свойственная, и что вообще вѣра важна не сама по себѣ, потому что никто не разбереть, которая изъ нихъ истинная, а ради той пользы, которую приносить обществу человѣческому, обуздывая хищныя наклонности, сохраняя порядокъ и смягчая нравы, а главное, устрашая человѣка будущею жизнью, съ ея наказаніями и наградами. Потому скажуть: да будуть всѣ въры соревновать другь другу въ пользѣ, а истину каждой разсудить Богь, сообразно плодамъ каждой изъ нихъ.

Но такое ученіе *будеть мерзость* передъ Богомъ, ибо въ немъ будеть вопіющая несправедливость: отыскивая впереди

наиболье полезную по плодамъ въру, они проглядять ту, которая на глазахъ ихъ уже принесла богатые плоды и покрыла себя сіяніемъ славы, и тъмъ доказала уже истину свою; они проглядять неустращимыхъ изинанниковъ и скитальцевъ, сквозь ест испытанія безукоризненно пронесшихъ идеи правды и страха Божія, и неповинныхъ ни въ какомъ беззаконіи, и не преклонившихъ головъ своихъ передъ тъмъ игомъ, которое тъ другіе теперь сами будуть проклинать и хулить, но передъ которымъ они пресмыкались, когда оно было въ силъ, и гнусныя дъла котораго они творили, теперь же осмълятся искать наилучшую въру, по плодамъ ея.

Этимъ они докажуть, что плоды въры они видять не въ спасеніи духа отъ всякой скверны и не въ общеніи съ Богомъ, а во внъшнемъ житейскомъ благосостояніи, въ безопасности, богатствъ и тому подобномъ.

Они не будуть понимать, что своимъ идолопоклонствомъ передъ неправдой и нечестіемъ они отняли у себя право говорить о какой либо въръ и правдъ и безвозвратно запятнали себя передъ Богомъ; а будуть думать, что Богъ войдеть въ ихъ положеніе [какъ оно имъ представлялось], что они вынуждены были подчиниться силъ земной, и не вмънить имъ въ непрощеный гръхъ, не заслуживающій милосердія, что они ради сохраненія жизни и ради семействъ своихъ, по слабости человъческой, не устояли въ правдъ. Они будуть надъяться на милость Божію, и что умилостивять Его жертвоприношеніями своими, и забудуть, что имъ сказано было Христомъ: [М. XIII. 22—23] и что имъ было сказано Маргаритой: "тому, кто на одинъ мигъ признаетъ власть послъдняго царства, не будеть прощенія во въкъ".

И воть всякій считающій себя христіаниномъ, смотря по испов'яданію, къ какому присоединится, православный прежняго зав'ята, и католикъ, и протестантъ, будетъ совершенно оправдывать необходимостью и любовью къ семейству свое богоотступничество и богохульство, противор'ячащее каждому изъ испов'яданій сихъ, ибо оно противор'ячитъ самому Евангелію, которое они вс'я признаютъ.

И не приметь Богь людей этихь, неимъющихъ никакой въры въ сердцъ своемъ и неспособныхъ любить Его, и на въру смотрящихъ только какъ на средство устроить порядокъ на землъ, чтобъ имъ спокойно было псть и пить.

Вмъстъ съ возстановленіемъ всевозможныхъ разнообразныхъ прежнихъ въръ и исповъданій, будеть объявлена во всьхъ царствахъ, въ силу общей въротерпимости, и свобода новоизраильской въры; тъ изъ изгнанниковъ и скитальцевъ, исповъдающихъ ее, которые останутся къ тому времени въ живыхъ, будутъ разысканы и приглашены вернуться въ общество, съ объщаніемъ для нихъ полной свободы совъсти и дъйствій.

Но они съ ужасомъ посмотрять на бывшихъ подданыхъ антихриста, теперь говорящихъ съ ними о свободъ совъсти, и о возвращени ихъ къ въръ отцовъ ихъ; и не захотять они вернуться въ ихъ оскверненное общество, и предпочтуть окончить дни свои въ добровольномъ изгнаніи.

Не сочтуть они тогда священными возстановленные по православному образцу и обряду храмы, и не сочтуть дъйствительными таинства, совершаемыя въ нихъ, и не сочтуть пастырями Христовыми священниковъ ихъ, бывшихъ подданныхъ антихриста, имъвшихъ начертаніе его; ибо всъ такіе, назвавшіеся православными, принадлежали когда-то къ новоизраильской церкви послъдняго завъта и отреклись отъ нея, а потому ихъ православіе уже не будета тъмъ православіемъ, какимъ было до послъдняго завъта, какъ и іудейская въра послъ Христа перестала быть той върой, какой была до Него;

какъ іудейская въра послъ Христа изъ истинной въры обратилась от худшую между ересями, такъ и православіе, къ которому возвратятся въ прежнемъ его видъ, уже однажды принявши послъдній завътъ, изъ истинной въры обратится въ худшую между ересями.

Къ этому-то времени кажущагося мира и спокойствія на земль, и относятся слова Христовы: [М. ХІІІ. 32., Ме, ХХІУ, 37—39. М. ХІІІ 33—37]. Да не унывають върующіе, которые доживуть до этихъ времень, и да не ужасаются, что со смертію ихъ малой, безпомощной горсти, прекратится всякая истинная въра на земль; пусть помнять, что Онъ сказаль: "се, Я съ вами во всю дни до скончанія въка", стало быть, если міръ дожиль до послъдняго остатка истинно върующихь, то ближо пришествіе Его. Воть еще Его слова: [М. ХІІІ 28—29]. Утпивайтесь же постоянно этими словами, да не изнываеть ваше сердце оть безумныхъ предсказаній

окружающихъ васъ людей, что міру *еще долю* стоять, и что все это *были ложныя* тревоги оть *случайных* земныхъ потрясеній, наведшихъ пустой страхъ.

А васъ, дътей моихъ того времени, будеть весьма мало въ живыхъ; недаромъ же Іисусъ сказалъ: Сынъ человъческій когда придеть, найдеть ли въру на землъ? Что значать эти слова? Они не значать, что Онъ вовсе не найдетъ въры, но они значать, что свътильникъ ея, по малому числу имъющихъ его, едва-едва будетъ мерцать въ непроглядной тьмъ остального міра.

Прямо скажу вамъ, дъти мои: будеть такъ между вами, что изъ мужской половины рода человъческого, въ одномъ изъ вашихъ обществъ, не останется никто до конца; всъ они перемруть оть разныхъ бъдствій, всть до одного, и въ этомъ обществъ послъ антихриста, [между всякими върами, снова пестръющими на землъ, для земныхъ цълей] останутся, въ непоколебимой върности и преданности новоизраильской въръ, для небесныхъ цълей, лишь нъсколько святыхъ страдалицъ, женщинъ, добровольныхъ жительницъ пустыни Онъ останутся тогда, послъ смерти всъхъ своихъ пастырей и даже всъхъ мужчинъ, единовърцевъ [изъ которыхъ многіе будуть принимать отъ умершихъ пастырей рукоположеніе, дабы не пресъкать священство до послъдней возможности), онь останутся безъ всякихъ законныхъ совершителей таинствъ и безъ всякой возможности совершить литургію, не зная, есть ли еще гдв на землв върующе, кромъ нихъ, или нътъ. Но онъ не позволять себъ прикоснуться къ таинствамъ не посвященными руками.

Съ упованіемъ будуть онѣ смотрить на небо, вѣруя, что Богь не оставить ихъ въ такомъ безвыходномъ положеніи и не допустить ихъ смерти, въ которой имъ нельзя даже будеть приготовиться принятіемъ святыхъ тайнъ. Самая крайность ихъ бѣдствій докажеть имъ, что спасеніе близко, что ст часу на част нужно ждать появленія Сына человѣческаго, которое будеть, какъ молнія, сверкнувшая отъ края до края небесъ. Онѣ будуть знать, что только Его пришествіе можеть выручить ихъ изъ ихъ святого затрудненія, и вся душа ихъ изольется ет молитеть передъ Нимъ, чтобъ Онъ скорѣе пришель, ибо уже нѣть у нихъ ни таинствь, ни священства, установленныхъ Имъ. Это и будеть "первымъ

словомъ" ихъ времени, и какъ всегда Богъ откликался на такое слово, такъ и на ихъ слово откликнется.

Воть въ чемъ искаженная правда многихъ нынѣшнихъ расколовъ православія: отрицаніе законности священства, быство от государственной власти, отъ общества, пребываніе безъ таинствъ, вотъ въ какое только время все это будеть возможно и необходимо, а не теперь, какъ внушилъ имъ ихъ врагъ, чтобы они не узнали знаменій временъ.

И воть, подъ конецъ, даже въ этой непобъдимой горсти женщинъ твердость духа пошатнется; одна только, святъй-шая изъ всъхъ, престарълая праведница, всъми корнями сердца приросшая къ забытой всъмъ міромъ въръ, будетъ подкръплять подругъ своихъ надеждой и молитвой и не дастъ имъ отречься отъ своихъ преданій.

Видя, что онъ ослабъвають и поддаются искушенію, такъ что она едва можеть убъдить ихъ, она проведеть всю ночь въ молитвъ, какая еще не исходила изъ усть человъческихъ. Она не сведеть глазъ съ Бога своего, пока Онъ не услышить ее, и само сердце ея, безъ словъ, будеть взывать къ Нему о помощи.

И на ея призывъ, въ безмолвный ночной часъ, придеть Христосъ судить живыхъ и мертвыхъ, и съ Нимъ Маргарита, и всъ святые ангелы.

Какъ по воскресеніи Своемъ Онъ первой явился муроносицъ Магдалинъ, такъ и во второе пришествіе Его первая увидить Его, къ безпредъльной своей радости, молившаяся женщина, и разбудить спасенныхъ ея молитвою подругъ своихъ, а затъмъ и весь остальной нечестивый міръ проснется въ ужасъ и отчаяніи.

§ 12. Раньше этого, въ то время какъ будуть томиться своею безпомощностью послъднія исповъдницы истинной въры, воть что будеть происходить на небесахъ.

Немедленно послѣ исчезновенія антихриста, и разрушенія столицы и паденія царства его, Іоаннъ говорить: [XIX 6—8. 11—21]. Сидящій на бѣломъ конѣ есть сынъ Рафаила-Іисуса. Одежда его, обагренная кровью, означаеть тѣло его, зачатое и родившееся оть сочетанія Христа съ Маргаритой одною только кровью.

Его война со звъремъ и воинствомъ его необходима будеть для того, чтобъ помъшать антихристу, перешедшему

въ невидимый міръ, силою своего духа скрѣплять и сплачивать частицы нынѣшняго міра, такъ чтобъ онъ не разрушился. Побѣдой надъ нимъ и обезоруженіемъ его сынъ Іисуса довершить свое дѣло разрушенія. Имя его: Слово Божіе, по наслѣдству отъ Бога-Слова, отца его, и потому, что весь духъ его заключается въ Св. Писаніи, довершенномъ этою послѣднею книгою матери его. Другое его имя, человѣческое, Іаковъ, въ честь родоначальника Израиля, отъ котораго народъ сей получилъ имя свое. Третье же имя его никому, кромѣ его, неизвѣстно.

На головъ его много діадимъ, оттого что онъ будеть всемірнымъ царемъ возрожденнаго міра, и преемникомъ царства бълаго коня, бывшаго на тепершней землъ. Царство его будеть называться по имени этого земного царства, и ему подчинятся всъ народы. Самъ же Сынъ Божій будеть отдъльнымъ, Израильскимъ Царемъ, и только израильскій народъ, достояніе Христово, не будеть включенъ во всемірное царство сына его, Іакова.

Бълый конь, на которомъ будеть сидъть Іаковъ во время войны съ антихристомъ, будетъ первымъ животнымъ, сотвореннымъ заново по законамъ природы будущаго міра; душу этого коня сотворить Богь не изъ живыхъ свътовыхъ выдъленій Бога Сына, какъ всю остальную тварь, но исключительно душу его одного изъ живыхъ свътовыхъ выдъленій Іакова, такъ что онъ будеть составлять часть его собственнаго свъта; [это будеть сдълано потому, что Іакову нужна будеть въ борьбъ съ безплотными нечистыми силами необыкновенная подвижность, способность появляться въ одно мгновеніе одновременно въ безчисленныхъ мъстахъ безконечнаго пространства, ибо духъ его противника весьма сильный и по происхожденію весьма близкій къ Богу, такъ что вездъсущность его весьма велика, вездъсущность же духа самого Іакова еще больше и уступаеть только безграничной вездъсущности Божіей, съ которой нъть сравненій, но плоть его человъческая нъсколько задержить быстроту его духа; потому изъ его собственнаго свъта и созданъ будеть конь его, обладающій тэмъ же свойствомъ быстроты повторенія изъ самого себя, который будеть поспъвать за намъреніемъ Іакова и въ слъдъ за своимъ собственнымъ тъломъ уносить и его тъло, сидящее на немъ; ибо душа животнаго,

не имъющаго духа, сильнъе повелъваетъ тълу, чъмъ духъ и душа человъческая, а душа коня, созданнаго изъ собственнаго свъта Іакова, болъе будетъ притягивать его тъло въ слъдъ за своимъ]; [безъ этого средства, духъ Іакова, въ пылу борьбы, могъ бы унестись въ пространство отдъльно отъ его тъла и тогда онъ вышелъ бы изъ его тъла совсъмъ].

Трупы его противниковъ, поъденныя птицами, будуть такими повтореніями тълъ ихъ, потерявшими отъ усилія еще повториться духъ и душу свою, а другія повторенія останутся живыми для въчныхъ мученій.

Только самъ антихристь и лжепророкъ его въ трупы нигдъ не превратятся, ибо Іаковъ не дасть имъ избъгнуть казни заживо ни въ одномъ повтореніи тъ́лъ ихъ.

§ 13. Послѣ того говорить Іоаннъ: [XX. 1—11]. Тысячу лѣть, о которой здѣсь говорится, надо понимать духовно, небесной мѣрой, и помнить, что "у Бога тысяча лѣть какъ одинъ день и одинъ день, какъ 1000 лѣтъ" [2 П. III 8]. Эти тысяча лѣть пройдуть между взятіемъ антихриста съ земли и пришествіемъ Христовымъ и никто не можетъ знать, сколько это времени, но не унывайте, вѣрующіе на землѣ!

Скованный на тысячу лѣть, послѣ побѣды Іакова надъ звѣремъ, и ввергнутый потомъ въ озеро огненное есть безплотный духъ антихриста, который не вездѣ нераздѣленъ будетъ со своею плотью, и послѣ перехода послѣдней въ невидимый міръ, а останется по прежнему и въ безплотномъ видѣ.

Новая брань, произошедшая послѣ окончанія тысячи лѣть плѣна сатаны и перваго воскресенія, произойдеть въ невидимомъ мірѣ, но еще на нынѣшней землѣ. Народы, собранные сатаною, это безплотные духи умершихъ, иувствующихъ свою близкую погибель въ вѣчности, которые попытаются въ послѣдній разъ побороть Судью своего.

Стант святых и городъ возлюбленный, которые будуть окружены ими, это все праведное населеніе земли, Маргарита съ дътьми своими;

на обезлюдъвшей землъ будуть два населенія между временами антихриста и Христа: одно изъ людей міра сего, коснъющихъ въ лицемърномъ множествъ въръ, другое изъ оставшейся горсти людей не отъ міра сего, послъднихъ подвижниковъ, въ видимой плоти, и изъ всъхъ воскресшихъ въ

*первое* воскресеніе, въ невидимой плоти; послѣдніе также будуть жить на землѣ, до пришествія Христова, съ Нимъ и съ Маргаритой, окружая послѣднихъ подвижниковъ, невидимо для нихъ.

Огонь съ неба, который пожреть напавшее на этотъ станъ войско погибшихъ духовъ, пожреть и всю землю и весь міръ.

Тогда-то и будеть пришествіе Христово, ибо тъла людей мгновенно измънятся, и они увидять Его, тогда какъ раньше Онъ и быль блиэко отъ нихъ, но они не могли Его видъть.

Уничтоженіе земли и всего міра огнемъ будеть мігновенно, какъ паденіе молніи, ибо все будеть уже раньше кътому приготовлено, и пробужденіе людей среди ночи и измѣненіе тѣлъ ихъ будеть одновременно.

Тогда сказалъ Іоаннъ: [XX 11—15]. Книга жизни раскрытая—это сама Маргарита, стоящая рядомъ съ Христомъ въ этотъ судный день: кто выдълится изъ нъдръ ея въ младенческомъ образъ, у того не соединились лучи съ внъшнимъ, взрослымъ образомъ его, и тотъ въ ней не пребудетъ, а извергнется изъ нея весь, какъ мертворожденное дитя; кто выдълится изъ нея въ томъ видълится изъ нея въ томъ видълится внъ ея, по возрасту духа своего и сольется внъ ея съ самимъ собою, тотъ пребудетъ въ ней и будетъ рожденъ ею въ воскресшемъ своемъ тълъ, какъ живое, правильно выношенное дитя; первые не имъютъ жизни въчной, вторые имъють ее.

Выдъленіе изъ нея каждаго изъ судимыхъ въ видъ мертваго или живого произойдеть уже послъ суда надъ нимъ.

Судъ же будеть совершаться по многимъ книгамъ раскрытымъ, и эти книги суть подробныя жизнеописанія каждаго изъ нихъ. Ихъ принесуть для каждаго человъка два духа, наблюдавшіе за жизнью его и направлявшіе ее каждый въ свою сторону: ангель-хранитель, Богомъ посланный ему отъ рожденія, и злой духъ, также отъ рожденія посланный къ нему сатаною; эти два духа всю жизнь его боролись за него и вотъ принесли все записанное ими во время этой борьбы; каждый изъ нихъ записываль свою побъду или добровольное слъдованіе человъка за однимъ изъ нихъ; чья книга перевъсить другую, тотъ и останется при человъкъ, и уведеть его въ свой міръ, а другой отступить, какъ побъжденный.

Люди будуть судимы не общей толпой всъхъ временъ и мъстностей міра, а разобранные по отдъламъ; каждый такой отдъль Христось будеть судить особо, присутствуя въ нихъ одновременно во вспхз повтореніями Своими, и вездъ вмъстъ съ Маргаритой; отдълы эти будуть состоять изъ вспхз людей, знающихъ другъ друга между собою или слыхавшихъ другъ о другъ, такъ что каждый будеть судимъ не при постороннихъ, неизвъстныхъ ему лицахъ, мнъніе которыхъ о немъ не можеть его особенно пристыдить и которымъ нътъ нужды до него, а при тъхъ, присутствие которыхъ во время обнаруженія не только всъхъ тайныхъ дълъ его, но и всъхъ сокровенныхъ помышленій будеть ему весьма чувствительно.

Сообразно первымъ, надъ которыми окончится судъ, остальные будутъ ожидать и своего приговора и поймуть, на какихъ основаніяхъ они будутъ судимы въ свою очередь.

При этомъ многіе будуть дивиться суду: ибо не за то ихъ братья будуть осуждены при нихъ, что они сочли бы важнѣйшими грѣхами, и не за то оправданы, что они сочли бы важнѣйшими заслугами; судъ Божій не таковъ, какъ человѣческій, и тогда только многіе узнають, какъ мало они понимали Божье сердце.

§ 14. Изъ всѣхъ жившихъ на землѣ только Марія и Іисусь судимы не будуть, ибо они одно существо въ двухъ образахъ, Маргарита же будетъ подлежать суду, и она первая будетъ судима во всѣхъ отдѣлахъ, и по ней первой остальные узнають, чего имъ ждать.

Совершенно осуждена на гибель она быть не можеть, ибо уже давно произошедшее воскресение ея, и возрождение въ ней рода человъческаго, оправдало ее, и безъ нея не можеть устроиться царствие Христово;

но она можеть быть осуждена въ повтореніи своемъ, если будеть доказано что, по грѣхамъ своей второй, [еще не конченной нынѣ] жизни, она исказила образъ свой и не осталась сама собою. Потому, кромѣ ея образа, стоящаго рядомъ съ Христомъ, безусловно спасеннаго, [что и доказано будеть книгами первой жизни ея], которымъ она будеть рождать въ себѣ или извергать изъ себя дѣтей своихъ, будетъ присутствовать на страшномъ судѣ, вмюсть со встыч остальными людьми, и другой ея образъ въ повтореніи, и въ немъ-то она и будетъ судима.

Борьба за нее во время чтенія книгь жизни ея будеть жестока: ибо злымь духомь ея быль самь глава темнаго міра, никому не довърившій искушать ее, ангеломь же хранителемь ея быль Михаиль архистратигь, непрестанно отражавшій врага ея, кромъ того, вь то время какь Михаиль быль занять этою оборонительной борьбой, во второй жизни ея охраняль ее и наблюдаль за нею и Самь Сынь Божій, для котораго она была ангеломъ хранителемь во время первой жизни своей, когда еще жила и въ безплотномь міръ.

Неизвъстно теперь, до второй смерти Маргариты, чъмъ кончится судъ надъ второю жизнью ея; но судъ надъ первою жизнью долженъ кончиться ея побъдою и оправданіемъ, ибо въ невидимомъ міръ она теперь никакимъ повтореніемъ своимъ не лишена радостнаго общенія со Христомъ и всъмъ небомъ, и вполнъ воскресла въ жизнь въчную;

а всъ умершіе или воскресшіе раньше послъдняго суда уже и раньше знають, чего ожидать имъ, по теперешнему состоянію ихъ.

Потому, такъ какъ вторая жизнь ея даетъ послъднюю возможность хоть отчасти повредить ее, оторвавъ отъ нея, въ повтореніи ея, изнанку ея свътлаго образа, то теперь еще сильнъе, чъмъ въ первый разъ, нападенія на нее сатаны; за то сильнъе и охрана ея, взятая Самимъ Христомъ на Себя; и вслъдствіе этого самый ожесточенный споръ будеть за вторую жизнь ея.

Итакъ, всѣ знающіе, какія книги будуть о нихъ читаться, да остерегутся злого духа своего: коварство его въ томъ, что онъ нечистыя внушенія свои представить имъ здѣсь въ видѣ добродѣтелей или самыхъ простительныхъ слабостей, а тогда самъ же будетъ издѣваться надъ ними, что они послушались его, и будетъ показывать предъ ними изнанку [или каррикатуру] ихъ образа, которой онъ желалъ добиться; горе имъ, если онъ докажетъ, что сходство ихъ съ этой изнанкой ихъ собственнаго образа дѣйствительно существуеть, и если, по внѣшнему виду своему, они должны будуть отойти налѣво отъ Христа, какъ козлы, отдѣленные отъ овецъ; ангелъ же хранитель ихъ не будетъ осуждать ихъ дурныя черты, и будетъ умалчивать о нихъ, но со всѣмъ напряженіемъ духа будетъ отыскивать такія ихъ черты, кото-

рыя возстановили бы ихъ свътлый и правильный образъ; горе имъ, если это ему не удастся! Тогда видна станетъ срамота наготы ихъ передъ всъми знающими ихъ, послъ того имъющіе бълыя одежды исчезнуть изъ вида, ихъ, вмъсть со Христомъ, навсегда.

По изверженіи въ бездну всёхъ осужденныхъ, для сыновь жизни будеть созданъ Богомъ новый міръ изъ простёйшихъ началь стараго, въ которыхъ также добрыя начала отдёлятся отъ дурныхъ, и дурныя будуть извержены. Создастся этоть міръ на ихъ глазахъ, они будуть смотрёть, какъ онъ возникнеть и воздадутъ славу Творцу.

Іоаннъ говорить: [XXI, 1—7. 9—12. 21—27] Новый Іерусалимъ, какъ уже сказано, и сама церковь соборная, Маргарита, и новый земной шаръ, который совмъстится съ ныньшнимъ небомъ. Описаніе его стънъ и вороть и описаніе основаній стъны и мъры ея [которое заключается у Іоанна между 12 и 21 стихами XXI-й главы] иносказательное; оно относится, въ плотскомъ смыслъ, къ вещественному составу и устройству будущей земли, а въ духовномъ смыслъ къ отвлеченному составу и устройству сложной, соборной души Маргариты.

Еще говорить Іоаннъ: [XXII 1—2) Ръка воды жизни, это соединительные лучи каждаго съ его образомъ въ Маргаритъ, о чемъ сказалъ Іисусъ: кто въруетъ въ Меня, у того изъ чрева потекутъ ръки воды живой. Дерево жизни по ту и по другую сторону ръки, т. е. дважды повторенное, и дающее 12 разъ плодъ свой, это Христосъ и Маргарита, родившіе по соединеніи ихъ плоти двънадцать дътей, въ идеяхъ духа которыхъ заключаются всъ идеи воскресшихъ дътей ихъ [кромъ филадельфійской церкви], а эти двънадцать сложныхъ идей въ свою очередь заключаются въ шести идеяхъ предвъчныхъ ангеловъ-малютокъ, по двъ въ каждомъ.

Филадельфійская же церковь, принадлежащая къ отдъльной душъ ихъ матери, за исключеніемъ простъйшаго зерна личной недълимой души заключается внъ плоти въ идеяхъ четырехъ безплотныхъ сыновей ея четнаго духа, и ихъ женъ, а во плоти въ идеъ ея сына Іакова и его жены.

Листья дерева жизни, служащіе для исцівленія народовъ, это сочетаніе Христа и Маргариты частицами ихъ тълъ, замъняемое въ нынъшнемъ міръ для исцъленія души и тъла всъхъ дътей ихъ причастіемъ тъла и крови Христовой.

Потому семейный очагь ихъ, нераздѣльно принадлежа всему воскресшему и спасенному человѣчеству, вмѣстѣ съ ихъ прямыми дѣтьми, четырнадцатью безплотными и четырнадцатью воплощенными, будетъ такимъ же алтаремъ, на какомъ теперь совершается таинство Евхаристіи, и такъ же блаженное соединеніе всей церкви, общины и жены, съ главой своимъ, будетъ совершаться въ извѣстное время, въ благоговѣйномъ присутствіи всей церкви-общины въ виду алтаря,—но внѣ его,—внутри же его будутъ только, кромѣ Христа и Маргариты, Отецъ и Дочь.

Такими же алтарями семейства, только въ меньшемь размъръ и съ меньшимъ значенемъ, сдълаются и всъ очаги, имъюще средоточемъ чету духовную; вокругъ нихъ соберутся всъ, бывше связанными съ ними какимъ-либо родствомъ крови на землъ, и потому обрученные съ ними духомъ, а всъ вмъстъ эти семьи войдутъ въ одну великую семью Христову и будутъ собираться у общаго алтаря Его для обновленія своей жизни.

Тогда сбудется предсказанное Исаіей пророкомъ и относящееся и къ самой Маргаритъ, церкви-матери, и къ древней истинной церкви іудейской, и къ истинной церкви православно-христіанской, и къ послъдней истинной церкви вселенской, новоизраильской: [гл. 49-я 13—26] И еще сказалъ Исаія о церкви-женъ и о церкви-общинъ: [гл. 54-я] И еще сказалъ о томъ же Осія: [гл. 2-я].

Это сказано о томъ, что какъ гръшила въ началъ земной жизни своей Маргарита, церковь-мать, а послъ была помилована, такъ гръшили подъ конецъ своей земной жизни и всъ три истинныя церкви-общины, но были помилованы впослъдствіи, іудейская обращеніемъ къ Христу въ послъднемъ завътъ, православная появленіемъ послъдняго завъта изъ нъдръ ея, а новоизраильская большинствомъ своимъ подъ конецъ отпавшая, въ лицъ обратившагося къ Богу остатка своего, изгнанниковъ и бъглецовъ праведныхъ.

И еще сказалъ о томъ же Давидъ: [Псал. 44]. И будетъ тогда во всей природъ, о чемъ говоритъ Исаія: [гл. XI 6—9]. Іоаннъ же такъ кончаетъ пророчества свои: [XXII 16—20].

Отпимета отъ словъ пророчества его всякій, кто не повърить объясненію ихъ нынъ посылаемому Богомъ черезъ Маргариту. Примать же къ нимъ никто ничего не начнеть до временъ антихриста, который весьма искусно будеть толковать пророчества Іоанна въ свою пользу, и соблазнить этимъ всякаго, хоть нъсколько склоннаго забыть слова Христовы: "кто сбережеть душу свою въ міръ семъ, тотъ потеряеть ее, а кто потеряеть ее, тоть сбережеть ее".

- § 15. Тремя завътами и откровеніями Своими Богь поступиль съ міромъ такъ, какъ заповъдаль каждому человъку поступать съ братомъ своимъ: [XVIII. 15—17]. Въ Ветхомъ Завътъ говорить съ міромъ только Отець, наединъ съ собою; въ Новомъ Завътъ Онъ взялъ въ свидътели образы другихъ двухъ душъ Своихъ, Сына Своего, и, тайно отъ міра, Дочь Свою во плоти, а внъ плоти Ее же явно, при соществіи Св. Духа; въ Третьемъ Завътъ Онъ послалъ въ міръ Свою церковь олицетворенную, живую. Когда ее преслушаеть міръ, то будеть для Бога какъ язычникъ и мытарь. Міръ простоитъ, пока соблюдетъ слова церкви, съ ослушаніемъ же ея, и отпаденіемъ отъ въры, посланной черезъ Маргариту, начнутся для него его предсмертные годы, съ ужасными бъдствіями, послъ которыхъ онъ распадется.
- § 16. Въ Ветхомъ Завътъ земная церковь была народомъ, происходившимъ отъ Бога, какъ отъ корня своего, вмѣстѣ со всѣмъ остальнымъ человѣчествомъ и со всѣми ангелами. Въ Новомъ Завѣтѣ земная церковь стала семействомъ, составившимся изъ родныхъ братьевъ и сестеръ, по тайному возрожденю отъ Христа.

Въ Третьемъ Завътъ на землъ появилась иерковъ-личность, до того не бывавшая на землъ, ибо въ первой жизни она, по предвъчному духу своему, была только родоначальницей всъхъ людей, но не матерью всъхъ крещеныхъ, чъмъ сдълалась послъ воскресенія своего, въ день сошествія Св. Духа.

§ 17. Сообразно этому значенію церкви-народа, церквисемейства и церкви-личности, и сообразно постепенному развитію догматовъ въ каждомъ Завъть, каждый Завъть принесъ съ собою и свою особенную заповъдь. Въ Ветхомъ Завъть было сказано: "возлюби Бога твоего всъмъ сердцемъ своимъ, всъмъ разумъніемъ твоимъ, всею кръпостію твоею, всею душою твоею и ближняго твоего какъ самого себя". Это значило, что любя больше всего само дерево, Бога, надо любить одинаково и всъ вътви, отъ Него произошедшія, какъ себя самого, такъ и другія вътви человъчества.

Въ Новомъ Завътъ Христосъ сказалъ: "заповъдь новую даю вамъ, любите другъ друга такъ, какъ Я возлюбилъ васъ". Это значило, что ставши черезъ Него одной родной семьей, по крещенію, ученики Его должны любить другъ друга какъ члены родной семьи, какъ родные братья и сестры, подобно тому, какъ Онъ любитъ въ нихъ новорожденныхъ дътей своихъ. Теперь, въ третьемъ Завътъ, ужъ говорить отъ своего лица Церковъ Маргарита: Я заповъдаю вамъ, дъти мои, любите Самого Христа такъ, какъ Онъ возлюбилъ васъ, и пусть вы любите Его такъ, какъ никто кромъ васъ Его любить не можетъ. Это значитъ, что вы должны любить Его больше, чъмъ ангелы на небесахъ, ибо Онъ не за ангеловъ положилъ душу Свою и пролилъ кровь Свою, а за васъ, и не ангелы стали, вмъсто потомковъ, родными дътьми Его, а вы.

Повторите же молитву матери вашей, которая молилась, чтобъ ей любить Его больше, чъмъ кто другой Его можеть любить; такъ и вы старайтесь доказать Ему больше любви, чъмъ кто другой, кромъ васъ, докажеть, и молитесь объ этомъ.

§ 18. Какъ будетъ мыслить, и чувствовать, и жить, и поступать тоть, кто любить Христа такъ, какъ Христосъ его? Прежде всего будеть ли онъ чуждаться смерти, какъ чего-то бъдственнаго и страшнаго, и всъми силами молить Вога о продленіи земной жизни своей? Будеть ли онъ видъть въ долгоденствіи на земль одно изъ условій своего спасенія? Такъ думають и дълають теперь всъ, называющіе себя христіанами; смерть считають худшимь изъ несчастій для себя и своихъ ближнихъ, и не только смерть несвоевременную, когда человъкъ видимо не готовъ еще къ въчности или не исполнилъ еще своего назначенія на земль, но вообще всякую, а долгоденствіе считають первымь благомь и желали бы чтобъ оно конца не имъло на этой землъ, и все это дълають, не видя въ этомъ ничего противнаго любви къ Христу и Богу, и къ Нему возсылають молитвы объ этомъ, въ то же время увъряя Его въ своей любви. Но

есть ли въ нихъ любовь къ Нему: знають они, что на этой землѣ никогда не увидять Христа, и такъ боятся покинуть ее; знають, что смерть есть путь въ тоть міръ, гдѣ живеть Христось, и средство къ соединенію съ Нимъ, и такъ отчаянно просять отсрочки своей смерти, хоть на годъ, хоть на день, хоть на часъ, и ужъ если наконецъ покоряются ей, то какъ неизбѣжному злу, какъ карѣ Божьей, а не съ радостнымъ предчувствіемъ, что увидять любимое существо; есть ли въ нихъ любовь, когда они больше всего боятся свиданья съ Тѣмъ, Кого любять, и больше всего желають нескончаемой разлуки съ Нимъ?

Маргарита томится каждымъ днемъ, каждымъ часомъ своей жизни на землъ и жизнь свою несетъ какъ тяжкій кресть изъ послушанія къ Богу; но ни на одну минуту она не желала бы продлить ее долъе, чъмъ нужно, чтобъ быть готовой къ смерти; смерть для нея—вънецъ ея земныхъ желаній, лучезарный день, когда кончится ея изгнаніе и ея разлука съ Богомъ; ничто такъ не утъщаетъ ее, какъ слова Христовы: "когда же созръетъ плодъ [царствія небеснато въ душтъ человъка], немедленно посылается серпъ, потому что настала жатва". Апостолъ Павелъ думалъ и чувствовалъ нъчто подобное и въ слъдующихъ словахъ выразилъ настроеніе многихъ братьевъ своихъ: [Ке. V 1—9]. А о себъ самомъ онъ сказалъ [и многіе такъ говорять] [Филип. 1. 21—24].

Не всякій можеть испытывать такую тоску по смерти, какъ Маргарита, но всякій должень дойти до того, какъ чувствоваль Павель, иначе пусть не говорить, что любить Христа, ибо онъ лжеть. Если смерть его внушаеть ему не радость близкаго свиданія съ Тъмъ, Кого онъ любить, а боязнь и тоску по земной жизни,—пусть онъ не думаеть, что онъ любить Христа, иначе онъ имъль бы желаніе "разръшиться и быть съ Нимъ" какъ Павелъ.

И такіе-то люди, больше всего привязанные къ земной жизни, когда она удается имъ,—самовольно покидають ее, когда ихъ постигають скорби, по ихъ мнѣнію безысходныя; самоубійцы не тѣ, которые вздыхають о разлукѣ съ Богомъ, а тѣ, которые не разстались бы съ жизнью, еслибъ все шло по ихъ желанію.

Другіе укоряють ихъ малодушіемь, но тоже не изъ по-

слушанія волѣ Божіей, а потому что считають смерть худшею изъ скорбей, и всякую жизнь предпочитають смерти, называя это терпѣніемъ и твердостью.

Истинно терпъливые и твердые люди, истинные христіане, одинаково и въ благоденствіи, какт въ скорби, желають своей скоръйшей смерти, потому что они не любять жизни, а любять Христа, но зато никогда не избавять себя самоубійствомъ отъ посылаемыхъ скорбей, потому что они ревнивы къ исполненію воли Божіей и жаждуть доказать свою любовь къ Христу терпъніемъ.

Если кто жалѣеть оставить на землѣ отца или мать, или сына или дочь и потому, ради ихъ, боится смерти, и говорить при этомъ, что любить Христа, пусть не лжетъ; ибо Христосъ сказалъ: "любящій отца или мать болѣе Меня, недостоинъ Меня; и любящій сына или дочь болѣе Меня, недостоинъ Меня". Еще Онъ сказалъ: "Если кто приходить ко Мнѣ, и не возненавидить отца своего, и матери, и жены, и дѣтей, и братьевъ, и сестеръ, и притомъ и самой жсизни своей, тотъ не можетъ быть Моимъ ученикомъ".

И что Онъ говориль, то Онъ и Самъ дълалъ: когда пришли къ Нему сказать, что мать и братья Его ждутъ Его, Онъ сказаль, указывая рукою на учениковъ Своихъ: "Кто мать Моя и братья Мои? Вотъ Моя мать, и Мои братья и сестры, ибо кто исполняетъ волю Отца Мсего, тотъ Мнъ и мать, и сестра и братъ".

Итакъ, если кто больше жалѣетъ о разлукѣ съ семьей своей, чѣмъ радуется о свиданіи съ Христомъ, тотъ не любитъ Его такъ, какъ Христосъ его любитъ. Это относится не къ однимъ временамъ мученичества, когда всякій христіанинъ кровью своею долженъ былъ бытъ готовъ запечатлѣть свою вѣру, но ко всѣмъ временамъ, ибо Христосъ сказалъ обо всякомъ ученикѣ своемъ, что если не возненавидитъ жизни своей, не можетъ быть Его ученикомъ. И привязанность къ жизни, и нежеланіе смерти во всякомъ есть первый признакъ нелюбви къ Христу.

Стыдно христіанину любить жизнь свою!

§ 19. Какъ еще будеть мыслить и чувствовать, жить и поступать любящій Христа, какъ Христось его? Будеть ли онъ сберегать запасъ имущества, какъ говорится на черный день? будеть ли онъ улучшать быть свой и своего семей-

ства, т. е. увеличивать свои средства и вмѣстѣ съ ними свои потребности и прихоти? Будеть ли считать богатство вторымъ величайшимъ благомъ на землѣ, послѣ долгоденствія? Будеть ли стремиться къ богатству, а если не къ богатству, то къ достатку, а если не къ достатку, то къ меньшей бѣдности, какъ къ непремѣнному условію своего счастья?

Такъ думаютъ и дълаютъ всъ называющіе себя христіанами, и многіе бъдности боятся еще больше, чъмъ смерти, а богатства желаютъ еще сильнъе, чъмъ жизни, и не считаютъ это противнымъ любви къ Богу и къ Христу; напротивъ, къ Нему возсылаютъ объ этомъ молитвы, въ то же время увъряя Его въ своей любви.

Какое ослъпленіе! По сужденію міра, *бережливость* есть добродътель, ибо избавляеть государство оть обремененія лишними нищими и охраняеть народное достояніе и потому мірь находить, что бережливость лучше расточительности для пользы государства.

По сужденію міра, предпріимиивость для увеличенія богатства есть тоже добродьтель, ибо даеть работу бъднымь, извлекаеть природныя сокровища изъ земли и увеличиваеть общую сумму благь земныхъ въ государствъ; и потому міръ находить, что для пользы государства предпріимчивость лучше праздности, и лучше, чтобъ богатства были пущены въ обороть, чъмъ чтобы лежали безъ прибыли.

Но истинно вредна государству только себялюбивая расточительность и только себялюбивая праздность, безъ всякой цъли охраняющая свои золотые мъшки. Ученіе же Христово, хотя прямо идетъ въ разръзъ и съ бережливостью, и съ предпріимчивостью ради богатства, но кто исполнить его, тотъ принесетъ не только самому себъ, но и государству неизмъримо большую пользу, чъмъ какой бы ни было сберегатель богатствъ или предприниматель промысловъ.

Возможно ли уничтожить на землѣ нищету со всѣми ужасами ея крайнихъ степеней? Мы видѣли до сихъ поръ, что не къ тому шелъ міръ, чтобъ уничтожилась нищета, а напротивъ, чѣмъ больше успъха съ теченіемъ временъ дѣлала промышленность, чѣмъ изобрттательное становилась роскошь, чѣмъ изощреннѣе удобства жизни, чѣмъ многочисленнѣе, сложнѣе и прихотливѣе потребности человѣка, тѣмъ все сильнѣе свирѣпствовала и нищета.

Противъ нея до сихъ поръ не найдено средства, и едва ли будетъ найдено, потому что едва ли такое средство существуетъ.

Быть можеть нищета, какъ и смерть, прекратится въ мірѣ только вмѣстѣ съ самимъ міромъ, ибо въ мірѣ царствуеть не законъ союза, а законъ борьбы. Нищета, какъ и смерть, родилась въ тоть день, когда, вслѣдствіе грѣха Адама, животныя стали пожирать другъ друга, вмѣсто того, чтобъ питаться "зеленью травною", и когда земля произрастила человѣку волицы и терніе, такъ что онъ въ потѣ лица сталь добывать изъ нея хлѣбъ свой.

Успъхи дълало человъчество до сихъ поръ въ наукъ и въ изобрътеніяхъ, и во всякомъ трудъ и во всякомъ умъньъ, но не сдълало еще успъховъ въ томъ, чтобъ избавляться отъ нищеты, а напротивъ нищета нынъшнихъ временъ можеть быть ужаснъе для большинства, по крайней мъръ, нищеты временъ древнихъ, а тъмъ болъе первобытныхъ, патріархальныхъ. И впереди предвидится, что она будеть еще ужаснъе, чъмъ нынъ.

Но хотя бы нищету искоренили—не законы и учрежденія общественныя, ибо это самообольщеніе, а наука, сдёлавъ доступными каждому всё необходимыя для тѣла вещества,—то и тогда еще успѣхи человѣчества не могуть усовершенствовать его земного счастья, и безуменъ тоть, кто ждеть успѣха или прогресса въ смыслѣ полнаго общаго счастья на землѣ. Міръ несется все съ большею быстротою къ распаденію, а они ждуть отъ него добра!

Они не могуть побъдить *смерть*, а думають *побъдить* страданія, не зная того, что смерть и страданія текуть изь одного источника,—изъ появленія въ мірѣ заразы зла.

Еслибъ было возможно всѣмъ людямъ въ мірѣ пользоваться всѣми необходимыми благами и всѣми внѣшними удовольствіями такъ же свободно, какъ они получають дары Отца Небеснаго,—солнечный свѣтъ и воздухъ, конечно, подчиняясь только установленному съ Адама закону труда, и трудъ былъ бы доступенъ безусловно каждому, а немощнымъ все давалось бы даромъ,—то и тогда еще до счастья и мира было бы далеко. Не видимъ ли мы, что одинъ царствуетъ надъ скопленіемъ благъ земныхъ, достаточныхъ для прокормленія цѣлаго города,—другой же умираетъ отъ не-

достатка пищи? Но если бы устроить и такъ, что несмотря на всв захваты богатыхъ, всв бъдные были бы сыты, по дешевизнъ пищи и доступности добыванія ея,—то и тогда еще, поистинъ, страданія не прекратились бы. Есть страданія и помимо нищеты—бользни и всевозможныя скорби. Но кромъ того, не прекратились бы даже страданія отъ лишеній, какъ и при нищетъ. Потребности человъка безконечны, какъ духъ его, и когда онъ не обращены къ небесному, гдъ могутъ быть удовлетворены обладаніемъ Бога живого и безконечнаго, а къ земному, [гдъ ихъ нечъмъ удовлетворить], то онъ никогда удовлетворены и не будутъ.

Можно ли конечнымъ и ограниченнымъ наполнить безконечное? Если бы всъ блага міра собрать и понемногу надълять ими одного человъка, то запаст ихт истощился бы раньше, чъмъ его требованія, и получивши все до остатка, онъ бы еще жаловался, что ему многаго недостаеть; если всего міра мало, чтобъ насытить одного, какъ же его можеть быть довольно, чтобъ насытить всъхъ?

Понятіе о бъдности, достаткъ и богатствъ относительны. Не для всякаго бъдность есть то же самое, что для другого; кто привыкъ къ грубой пищъ и одеждъ, къ тъсному жилью и простой жизни чернорабочаго, тоть будеть избавленъ оть всякихъ чувствительныхъ страданій гораздо меньшимъ, чъмъ тоть, кто ослабленъ сложною жизнью, пріученъ къ изнъженной пищъ и просторному жилью, а по общественнымъ условіямъ нуждается въ дорогой одеждъ; послъдній будеть еще сильнъе страдать, когда уже удовлетворенъ будеть первый.

Это все итпи, налагаемыя міромъ на рабовъ его.

Мало того: кром'в истинных нуждъ, д'вйствительно не одинаковыхъ для каждаго, есть еще совс'вмъ искусственныя нужды, — нужды всевозможных общественныхъ приличій и обязательствъ, нужды изощреннаго и избалованнаго ума, требующаго развлеченій и занятій, нужды изн'вженнаго здоровья, наконецъ нич'вмъ неограниченныя нужды тщеславія, честолюбія, властолюбія и всякихъ другихъ страстей. Для уменьшенія только одной ненасытной скуки челов'вка и для оживленія его духа никакихъ сокровищъ не достанетъ.

Какъ ни скромны и ни ограничены сперва желанія че-

ловъка, онъ будеть доволенъ только сначала, когда получить, чего желалъ; потомъ, незамътно для него расширятся и его потребности, измънится образъ жизни, и ему ужъ будеть этого мало; оттого, въ то время какъ бъдные завидують богатымъ, часто живущіе богато, но которымъ не кватаеть средствъ на ихъ установленный образъ жизни и которые не знаютъ, гдъ ихъ взять, завидують беззаботности и простотъ жизни бъдныхъ. Наконецъ, и отъ болъзней тъла и всякихъ скорбей духа не прекратятся стоны въ міръ.

Человъкъ можетъ быть удовлетворенъ только однимъ: обладаніемъ Бога живого и безконечнаго, когда онъ пребываеть въ Богъ и Богъ въ немъ, и когда въ немъ поселится царствіе небесное. Оттого царствіе небесное и подобно купцу, ищущему хорошихъ жемчужинъ, который, найдя одну драгоцънную жемчужину, продалъ все что имълъ и пошелъ, купилъ ее. Тогда уже всъ другія потребности человъка дълаются весьма ограничены, и даже независимо отъ привычекъ и воспитанія, онъ почти не чувствуетъ ихъ.

Оттого и борятся люди непрестанно за блага земныя, чтобъ каждому побольше захватить ихъ въ однѣ свои руки. Борьба за богатство глубоко лежитъ въ духѣ человѣческомъ, и только царствіе небесное, гдѣ уже нѣтъ борьбы, но безконечное счастье для всѣхъ, избавляетъ отъ нея; царствіе же небесное "не придетъ примѣтнымъ образомъ", сказалъ Христосъ, "оно внутри насъ". А нищета неизбѣжное слѣдствіе борьбы за богатство. Всякое ученіе, обѣщающее искоренить нищету средствомъ какого-нибудь общественнаго устроства—есть обманъ невидимыхъ враговъ, обольщающихъ человѣка, чтобы онъ бросился въ погоню за этимъ призракомъ и забылъ искать царствія небеснаго.

И всякое ученіе, объщающее искоренить вообще всъ страданія на земль, есть обмань, "иное благовъствованіе", противъ котораго остерегаль Апостоль: "если бы даже мы, или Ангель съ неба благовъствоваль вамъ не то, что вы приняли, анаеема да будеть". Объщать общее довольство всъхъ людей, все равно, что объщать безсмертіе въ нынъшнемъ тъль, раньше кончины міра, переустройства его и воскресенія мертвыхъ.

Запомните это, дъти мои, страданія будуть въ міръ, пока смерть въ немъ будеть, а смерть будеть, пока міръ стоить.

жотя бы вамъ объщали безсмертіе нынъшней плоти [которое впрочемъ не утьшить васъ въ разлукъ съ умершими].

Итакъ, въ мірѣ, гдѣ неизбѣжны, пока онъ стоить, тѣ или другія страданія, какъ будеть думать и чувствовать, жить и поступать съ ближними любящій Христа? И именно какъ будеть онъ поступать относительно своего достатка, видя нищету вокругь себя?

Еслибн онъ зналъ, что страданія нищихъ братьевъ его оть него зависить прекратить, онъ желаль бы какъ для нихъ, такъ и для себя всякаго улучшенія быта, какое только возможно, однако не до подчиненія духа плоти. Но зная, что противъ нищеты учрежденія безсильны [по самой природъ духа человъческаго], а наука ни до какихъ мъръ еще не дошла, какъ будеть онъ поступать, если любить Христа, какъ Христось его любить, и если хочеть исполнить Его слово: любите другъ друга, какъ Я васъ возлюбиль?

Вспомнимъ, какъ думалъ и чувствовалъ Самъ Христосъ, ибо Онъ заповъдалъ подражать Ему. Онъ сказалъ, что на страшномъ судъ Онъ обратится къ стоящимъ по правую сторону: [Ме. XXV 84—41]. Въ земной жизни Своей Онъ не имълъ, гдъ преклонить голову, и прибъгъ къ чудотворному способу, чтобъ отдатъ требуемый съ Него на храмъ статиръ. И вотъ, называющіе себя христіанами, безпечно пользуются всъми благами міра и ни о чемъ такъ не думають, какъ объ увеличеніи своей доли въ нихъ, въ то время какъ Христосъ жаждетъ и голодаетъ, и нагъ, и босъ, и заключенъ въ темницу, и боленъ, и странствуетъ, вмъстъ со страждущими братьями ихъ!

И въ это же время, молясь Ему о земномъ своемъ благополучіи, увъряють, что любять Его. Но есть ли въ нихъ любовь, когда, зная, что любимое существо страдаеть, они не идуть отдать ему все свое имущество, чтобъ уменьшить Его страданія, а если и всего имущества не хватить, то раздълить съ Нимъ страданія Его; есть ли любовь, когда могуть спокойно сидомъ за сытымъ столомъ, зная, что Тоть, Кого любять, терпить голодъ; могуть веселиться, зная, что Онъ боленъ и въ тюрьмъ: могуть нъжиться въ жилищахъ, зная, что Онъ странствуеть безъ крова!

Не так поступали истинные друзья Его. Имъ не доставляль удовольствія сытный кусокь, когда стоны алчу-

щаго Христа раздавались въ мірѣ; ихъ не грѣло жилище и не сносили они воздуха его, глядя на непогоду, постигающую Христа-скитальца; никакое веселье не шло имъ на умъ, при мысли о тюрьмѣ Христовой и о болѣзняхъ Его. Они бѣжали изъ своихъ жилищъ, отдавая нищимъ братьямъ все имущество, когда оно у нихъ было, шли въ пустыни и пещеры, и просодили жизнъ безъ крова, почти безъ пищи и безъ одежды, радуясь однимъ только общеніемъ съ Христомъ и сознаніемъ, что они Его любятъ и доказывають Ему это на дѣлѣ, и что Онъ знаетъ, что они Его любятъ. Этой одной мысли было довольно, чтобъ они блаженствовали, какъ не могли бы блаженствовать ни въ какомъ богатствѣ.

Не всякій можеть добровольно подвергнуться такимъ лишеніямъ въ самомъ необходимомъ, какъ они, и перенести эти лишенія, равно какъ не всякій можеть вмъстить слово о безбрачіи, но всякій долженъ дойти до того, чтобъ умъть жить какъ бъдняки живуть.

Кто и до этого дойти не хочеть, пусть не говорить, что любить Христа, ибо онь лжеть. Сердие Христово не тамъ, гдъ пышныя пиршества или хотя бы обильный достатокъ и изнъженная жизнь; оно тамъ, идъ нужда.

Кто хочеть обратить къ себъ сердце Христово и назваться другомъ Христа, пусть идеть въ среду друзей Его, туда, куда обращено Его сердце. Объ этомъ и сказалъ Онъ: "кто хочеть за Мною идти, пусть отвергнется себя, и возметь кресть свой и идеть за Мною. Кто не береть креста своего и не идеть за Мною, не можеть быть Моимъ ученикомъ". Это сказано о всякомъ ученикъ, т. е. о всякомъ христіанинъ, а не объ исключительныхъ подвижникахъ.

Кто любить Христа, должень *долать обратное* тому, что дълается въ міръ, и должень *отпожить* всякую мудрость мірскую. Въ міръ царить правило *самосохраненія*; правиломь христіанина должно быть, наобороть, *самоотверженіе*. Въ міръ всякій, отъ нищаго до перваго богача, желаеть большаго богатства всевозможныхъ степеней; христіанинъ точно также должень *желать всевозможныхъ* степеней большей бъдности; если онъ очень богать, онъ долженъ сдълаться меньше богатымъ, но на этомъ не остановиться: какъ не останавливаются люди міра сего на томъ, что уже пріобръли, а

желають большаго, такъ другъ Христа не долженъ останавливаться на томъ, что уже пріобрѣлъ въ царствіи небесномъ, а долженъ желать большаго, или желанія духа его будуть безконечны для богатства, но ограничены для Христа?

Итакъ, сдълавшись менъе богатымъ, онъ долженъ сдълаться просто достаточнымъ; почувствовавъ, что онъ при этомъ не столько теряетъ радостей земныхъ, сколько пріобрътаетъ небесныхъ, онъ долженъ сдълаться бъднымъ, и такъ все далъе и далъе, бъдность должна такъми и прельщать его, такъ какъ другихъ тянетъ и прельщаетъ богатство, пока онъ не дойдетъ до крайнихъ степеней бъдности, какія только можетъ вынести духъ его.

Почемъ онъ знаетъ, на чемъ онъ остановится? Почемъ онъ знаетъ, что разъ вступивъ на этотъ путь, онъ не способенъ даже на сеятые подвиги крайнихъ лишеній въ необходимомъ?

Многіе стремятся къ богатству, ничѣмъ не довольные, только потому, что не туда направили безконечность духа своего, куда слѣдовало, а между тѣмъ въ нихъ скрытъ духъ подвижника и святого. Человѣкъ можетъ испытать и узнать способности духа своего, только если упражняетъ ихъ, а не тогда, когда даетъ имъ глохнуть безсмысленно твердя: "вѣдь то были святые, а не мы грѣшные". И святые были такіе же люди и могли бы сдѣлаться такими же грѣшными, и еще грѣшнъе, еслибъ захотѣли, и еслибъ не захотѣли, никогда святыми бы не сдѣлались.

Кто не начнеть стремиться къ бъдности такъ же неутомимо, какъ міръ къ богатству, пусть не думаеть, что любить Христа, иначе онъ не утерпълъ бы, чтобъ не пойти за Нимъ и не взять на себя крестъ его; и кто при постепенной добровольной бъдности, не полощент все большимъ и большимъ блаженствомъ отъ мысли, что онъ идетъ за Христомъ и несетъ крестъ Его, и что Христост это видита и назоветь его другомъ Своимъ; и въ комъ каждая новая достигнутая степень бъдности Христа ради не возбуждаетъ жажды большаго, и большей ревности, и не манитъ дальше къ неиспытаннымъ еще радостямъ сердца, тотъ пусть не думаеть, что онъ любитъ Христа. А кто боится насмъщекъ и мнънія міра и стыдится оставить привычки и знакомства

свои, и образъ жизни свой, и одежду своего прежняго состоянія для болье бъдной одежды, кто красньеть оть нарушенія приличій міра, и потому не идеть за Христомь, и при этомь говорить, что любить Христа, пусть не лжеть; ибо сказаль Христось: "Кто постыдится Меня и Моихъ словь въ въкъ семь прелюбодъйномь и гръшномь, и отречется оть Меня, оть того и Я отрекусь передъ Отцомъ Моимъ и Ангелами Его. А кто исповъдаеть Меня передъ людьми, того и Я исповъдаю передъ Отцомъ Моимъ и Его Ангелами". Кто желаеть богатства себъ и не можеть отказаться отъ него, тоть не любить Христа, какъ Христось его любить. Стыдно христіанину любить богатство!

§ 20. Если хоть сколько-нибудь исполнить ученіе Христово, то не можеть быть и рѣчи ни о какихъ сбереженіяхъ на черный день и ни о какой предпріимчивости для увеличенія богатства. Какія могуть быть сбереженія, когда Христось сказаль: "кто попросить у тебя рубашку, отдай ему и верхнюю одежду", и "просящему у тебя дай и желающаго занять у тебя не убѣгай", и "если вы взаймы даете тѣмъ, отъ кого надѣетесь получить обратно, какая вамъ за то благодарность? ибо и грѣшники дають взаймы грѣшнику, чтобъ получить обратно столько же. Вы же взаймы давайте, не ожидая ничего, и будете сынами Всевышняго". Если это исполнить какъ Христосъ сказаль: "кто любить Меня, тотъ соблюдеть слово Мое, а нелюбящій Меня не соблюдаеть словъ Моихъ", [І. XIV] тогда нельзя сдѣлать сбереженій, ибо просящіе и желающіе занять всегда найдутся.

Сбереженія даже прямо запрещены ученіемъ Христовымъ, такъ какъ Онъ зналъ, что иначе, какъ отказавшись отъ нихъ, нельзя исполнить словъ Его: [Л. XII 22—34] [Ме. VI. 34] Къ тому же у христіанина не можеть быть чернаю дня: святые жили бъднъе всякаго бъднаго въ какой бы ни было черный день, а всъ ихъ дни были прекрасны и свътлы.

Не болъ сбереженій дозволена христіанамъ и забота объ увеличеніи богатства, ибо Учитель сказалъ: "не можете служить Богу и богатству", и когда звалъ за Собою богатаго юношу и совътовалъ ему избавиться отъ имънія его, то сказаль: "легче верблюду пройти сквозь игольныя уши, чъмъ богатому войти въ царствіе небесное".

Наслаждение богатствомъ несовмъстимо съ любовью къ Христу, голодающему, жаждущему, нагому, безпріютному, больному, заключенному, вмъсть съ меньшими братьями Его, но если бы кто для пользы страждущихъ братьевъ вздумаль увеличивать свои богатства, чтобъ помогать большему числу ихъ, и не раздалъ бы ихъ сразу, чтобъ не лишиться постояннаго дохода съ нихъ, ради этой помощи, а самъ бы нашел въ себъ силу воли, имъя ихъ, не наслаждаться ими, и быть бъдными съ бъдными, а всъ доходы свои отдавать страждущимъ:-то и тогда, при такой цъли сохраненія богатства, онъ всетаки скоро увидълъ бы, что мучие исполнить совъть Христовъ и совстмъ бросить богатство, чтобъ остаться только съ крестомъ добровольной нищеты; ибо какъ бы велико ни было богатство человъка, нищета братьевъ его, если не ближнихъ, то дальнихъ мъстностей, еще больще, и успокоить всъхъ молящихъ о помощи, наполнить всъ протянутыя руки не хватить никакого богатства; сохрамять же богатство значило бы оставить безъ немедленной помощи многихъ несчастныхъ и этимъ быть можеть погубить ихъ ради того, чтобы будущими доходами обезпечить отъ нужды другихъ, т. е. из попеченія о завтрашнемъ днъ оттолкнуть руку протянутую за помощью сегодня.

Это прямо противоръчить запрещенію заботиться о будущемъ и потому сохранение богатства ни въ какомъ случав нежелательно. Непрерывно помогать нуждающимся можно только личнымъ трудомъ и заработкомъ, а не накопленнымъ богатствомъ. Всякая бережливость и всякая предпріимчивость для обогащенія могуть быть добродътелями только въ глазахъ міра, но и для самого міра они только меньшее зло, въ сравненіи съ небрежною распущенностью и съ безцъльною праздностью; но эти добродътели міра прямой пользы и міру не приносять, ибо онъ не уничтожають борьбу за богатство, которая есть корень нищеты; истые же ученики Христовы уменьшають въ міръ эту борьбу, отвлекають оть нея лучшихъ борцовъ, задерживають хищныя наклонности и распространяють идею царствія небеснаго среди бъдных и богатых, смягчая раздражение первыхъ, и тъмъ устраняя для государства опасность мятежей, -- усовъщевая жестокость послъднихъ-и тъмъ не допуская ихъ до крайняго гнета надъ бъдными. Насколько возможно оказать истинную услугу настолько ее оказывають этимъ истые ученики Христовы государству и вообще міру, чего не можеть достигнуть ни одинъ ученикъміра.

22. Но самая важная услуга ихъ не въ томъ, что они раздадуть имъніе свое нищимъ; наибольшая услуга подвижниковъ въ томъ, что они своимъ примъромъ подымають бодрость духа и въ тъхъ страдальцахъ, которымъ иначе ужъ не могутъ помочь, этимъ они помогаютъ имъ лучше всего и не только нъкоторымъ изъ нихъ, но и всъмъ несчастнымъ всёхъ временъ и всего міра, которые сколько нибудь способны понять ихъ примъръ. [Въ житіяхъ святыхъ мы читаемъ, что дряжлые старцы и слабыя женщины подесяткамъ лътъ почти ничъмъ не удовлетворяли потребностей своего тъла, жили подъ открытымъ небомъ или въ ущельяхъ, годныхъ только для звърей, а иные изъ нихъ по десяткамъ лътъ проводили на верхушкъ столбовъ, ръдко ъли и питались только кореньями или травами пустынь; изнашивали свою одежду и пріучались обходиться даже безъ одежды, живя не на глазахъ людей (какъ сдълала Марія Египетская)]. При всемъ томъ, многіе изъ нихъ доживали до глубокой старости, до какой не доходять люди при всъхъ удобствахъ жизни мірской, и чъмъ больше, казалось, ихъ лишенія превышали силы человіческія, тімь несокрушимъе становилась ихъ жизнь, такъ что послъ полувъковыхъ и еще должайшихъ подвиговъ, они мирно засымали, какъ бы окруженные всёми условіями, по мнёнію міра, необходимыми для здоровья и долгоденствія. А они были такіе же люди. Отчего они не больли и не умирали, когда отъ сотой доли ихъ лишеній умерли бы многіе не добровольно ихъ принявшіе, а подвергшіеся имъ насильно? Что они этимъ доказали? Они то доказали, что они не умерщвляли плоть свою въ томъ смыслъ, чтобъ ослабить ее и ускорить ея смерть [что было бы самоубійствомъ], а напротивъ оживляли ее, приближая ее къ духу, одухотворяя ее; они доказали, что еще гораздо лучше, чъмъ плотскими средствами, т. е. обильной пищей, здоровымъ жилищемъ, теплой одеждой, можно поддержать жизнь и кръпость своей плоти духовными средствами: когда ихъ духъ радовался и блаженствоваль и воспаряль все выше и выше, онь и плоть подымаль вмъсть съ собою, такъ что она своихъ лишеній не чувствовала и не разрушалась отъ нихъ.

Подобно тому и мученики за имя Христово переносили ужаснъйшія пытки съ беззаботной и счастливой улыбкой на устахъ, чъмъ изумляли язычниковъ; они часто говорили послъ пытокъ, что не чувствовали тълесной боли во время ихъ, такъ далеко уносить ихъ подъемъ ихъ духа.

Въ этомъ великій урокъ для всёхъ подневольныхъ страдальцевь: онъ передъ глазами ихъ стоитъ, какъ вёчное доказательство, что не столько они страдаютъ отъ дёйствительныхъ лишеній и нуждъ, сколько отъ упадка и унынія ихъ духа. Кто изъ нихъ захотёлъ бы свои лишенія, которыя впрочемъ не могутъ сравниться съ лишеніями подвижниковъ,—перенести съ мыслью о Христё и съ радостью, что они хотя внёшнею силою обстоятельствъ сдёлались Его друзьями, кто изъ нихъ радовался бы своимъ лишеніямъ, вмёсто того, чтобъ роптать на нихъ, и сумёлъ бы подневольныя страданія принять какъ добровольныя, ободряя себя тёмъ, что другіе еще больше этого перенесли добровольно,—тё скоро увидёли бы, какъ радость ихъ духа помогла бы имъ не чувствовать нуждъ тёла, и это дало бы имъ силу и въ будущее смотрёть твердо, ничего не боясь.

Воть въ чемъ великая заслуга подвижниковъ, и кто знаеть, сколько простыхъ сердецъ они подкрепили своимъ примъромъ, сколько невъдомыхъ слезъ осущили надеждой, сколько тайныхъ самопожертвованій вдохновили, сколько разъ подняли падавшее терпъніе. Особенно среди православныхь христіанъ, гдъ чаще всего сохранились понятія о самоотверженіи, и гдъ память о святыхъ братьяхъ еще жива въ народъ, много способствовали они трудящимся и обремененнымъ нести свой кресть. Точно такъ и тъ, которые еще не чувствують силь поднять подвиги и отказывають себъ въ необходимыхъ нуждахъ, много принесутъ пользы уже тымь, если изъ богатыхъ добровольно сдылаются быдными и ограничатся самыми простыми потребностями, раздъливъ остальное со своими братьями; они устыдять тъхъ бъдныхъ, которые ропщуть на долю свою, а тъхъ, которые трепещуть за каждый свой день и за участь овоего семейства-они ободрять и утъщать.

Самое важное препятствие къ тому, въ глазахъ міра,

есть ложная, установленная мнѣніемъ міра, обязанность приберегать для дѣтей своихъ наслюдство. Но и въ этомъ, какъ во всемъ, надо выбирать между Христомъ и своимъ семействомъ и помнить, кто любить сына или дочь больше, чѣмъ Христа, тоть недостоинъ Его. Пусть дѣти не укоряютъ родителей, что они роздали имѣніе чужимъ, а имъ не оставили: не чужимъ они роздали его, а Христу, чтобъ идти за Христомъ, неся кресть Его. Потому и дѣти христіанъ, сами будучи христіанами, не должны огорчаться этимъ, зная, что этого требуеть ихъ вѣра, и что Тоть, Кто запретилъ заботиться о пищѣ завтрашняго дня, запретилъ и имъ спрашивать наслѣдство у родителей. И родители въ такихъ мысляхъ должны воспитывать дѣтей своихъ.

Пусть никто не думаеть, что долгь добровольной бъдности, братского общенія съ нуждающимися, можно замънить такъ называемою благотворительностью, бросаніемъ подачекъ бъднымъ: это дълають и всегда дълали и язычники, и во всъхъ ложныхъ върахъ благотворительность и милостыня стоять на первомъ мъстъ.

Но это еще не значить идти за Христомъ и любить Его: Онъ никогда не предписываль милостыни отдъльно отъ совершеннаго оставленія богатства и, *сравнива лепту* вдовы съ другими приношеніями, Онъ сказаль, что она принесла больше всъхъ, ибо дала все, что имъла, все свое пропитаніе. А теперь лептой называется всякая кроха, выброшенная отъ избытка богатства!

Нуженъ ли Христу вашъ избытокъ? То, безъ чего вы сами легко можете обойтись, нужно ли Ему Парю Парствующих? Нъть, вы сами Гму нужны, все ваше сердце, все ваше существо, ибо Онз Самз отдался вамъ весь, всъмъ Своимъ сердцемъ, всъмъ Своимъ существомъ. Онъ для васъ не пожалълъ ни крови Своей, ни слезз Матери Своей, а вы для Него жалъете вашего имънія и думаете откупиться избыткомъ его! Отъ кого вы котите откупиться? Отъ врага или заимодавца? Или отъ Того, въ Комъ возродились ваши души, Кто муками Своими пріобрълъ для васъ жизнь въчную?

Если вы не любите Его, то такъ прямо и скажите, и оставьте вашъ избытокъ при себъ, если же любите, то сперва спросите себя, что вы любите больше, Его, или имъніе свое.

Если вы сразу не можете пересилить въ себъ боязнь отдать все и остаться бъдными—ибо глубоко вкоренилась въ васъ порча міра—то идите къ царствію небесному коть постепенно, и принудьте себя по крайней мъръ помочь кому нибудь такъ, чтобъ это было чувствительно для васъ, чтобъ черезъ это вамъ лишиться какого-нибудь удовольствія, какой-нибудь привычки, или принять какое - нибудь бремя на себя; знайте, что только такія добрыя дъла имъютъ цъну въ глазахъ Бога, а не тъ, которыя не стоять никакого усилія и не налагають никакого бремени.

Если вы отъ сердца совершите такое доброе дъло и порадуетесь, что хоть въ чемъ-нибудь побъдили свои себялюбивыя наклонности, превозмогли себя для Христа и пріобръли нѣкоторое право на Его уваженіе къ вамъ, на Его любовь, вы на этомя не остановитесь; вы захотите сами еще выше стать въ Его глазахъ и, дълаясь все способнъе и способнъе къ жертвамъ, удаляясь все больше отъ міра ради дружбы съ Христомъ, вы, быть можетъ, найдете, въ глубинъ души своей, драгоцъную жемчужину царствія небеснаго.

Не страшитесь же великаго и дальняго пути Христова, сдёлайте на немъ хоть первые шаги и незамётно для себя вы пойдете дальше. Только то помните, возлюбленныя дёти мои, что путь Христовъ одинъ: самоотверженіе; начните съ малаго и дойдете до большаго. "Какъ тёсенъ путь и какъ узки врата, сказалъ Онъ, ведущія въ жизнь, и какъ немногіе находять ихъ! Какъ широкъ путь и просторны врата, ведущія въ гибель, и какъ многіе идуть ими\*!

Посмотрите на тѣхъ, которые держатся того мнѣнія, что слѣдуеть помогать бѣднымъ по возможности, какъ они говорять; велика ли у нихъ эта возможность, да и наступаеть ли она для многихъ когда-либо? У нихъ всегда найдется тысяча доказательствъ, что это возможность для нихъ еще не пришла, что во всемъ, что они имѣють, они сами крайне нуждаются, либо для своего здоровья, либо для общественнаго положенія, либо для воспитанія дѣтей, либо для развеселенія своего угнетеннаго духа; а если ужъ они дадуть просящему совершенно лишнія свои крохи, то стыдно ихъ и сравнивать съ ихъ другими расходами, и тогда является оправданіе, что бѣдныхъ много, что нельзя одному

дать много, а другому ничего; но то забывають, что если бы они умъли себъ отказать во всъхъ прихотяхъ своихъ изъ любви къ Христу, то нашлось бы что дать и "другому", теперь же они напротивъ этому "другому", ради котораго отказывають первому, и вовсе никогда ничего не дадутъ. Хлопотъ же и бремени они во всякомъ случав ни для кого, кромъ своего семейства, на себя не примутъ, и опять по самымъ неопровержимымъ для нихъ причинамъ—сохраненія своего здоровья, и т. д.

Словомъ, кто любить свое имущество и свой покой и не готовъ во всякое время отдать ихъ Христу, тоть никогда не сдълаеть истинно добраго дъла. Да и въ самой жертвъ этого имущества, не жертва сама по себъ важна для христіанина, а любовь его. "Если я раздамъ все мое имъніе и тъло мое отдамъ на сожженіе, а любви не имъю, нъть мнъ въ томъ никакой пользы". Тъмъ болъе пожертвованіе избытка ненужнаго, въ чемъ ужъ и не можеть быть никакой любви, не принесеть никакой пользы.

Итакъ, ваше собственное счастье, вся душа ваша нужны Христу, и ничего болъе. Ему нужно, чтобы вы умъли страдать вмъстъ съ Нимъ, пока Его братья страдаютъ, и Онъ страдаетъ съ ними, для того, чтобъ вы блаженны были этимъ страданіемъ [I. XV. 9—14]. Радость ваша совершенная—вотъ цъль всего, что требуется отъ васъ. А душу ли вашу вы за Христа положите, какъ Онъ положилъ Свою за васъ, если отъ имънія отказаться вамъ трудно?

Не считайте излишнимъ и необязательнымъ совершенствомъ самоотвержение ради Христа, и не находите слишкомъ строгими тъ...

§ 23. Не считайте также самоотверженія, перваго закона христіанина, чѣмъ-нибудь противоестественнымъ, какимъ-то истязаніемъ самого себя, погребеніемъ себя заживо въ какой-то мрачной могилѣ: человѣку естественно желать счастья, онъ созданъ для него, онъ живетъ имъ или надѣется на него, исо это сущность его духа, ибо Самъ Богъ, источникъ человѣка, осуществилъ себя для счастья своего.

Человъкъ, не зная покоя, стремится къ раю, потерянному имъ, и готовъ на всякія жертвы, чтобъ найти его. Но вопросъ въ томъ, гдъ найти это счастье, этотъ рай? Самоотверженіе для Христа не отклоняеть человъка отъ есте-

ственнаго стремленія къ счастью, а напротивъ-оно-то единственно и ведеть его къ нему.

Всѣ поиски иного счастья въ этомъ испорченномъ мірѣ безплодны и лишь напрасно надрывають силы человѣка; только на пути самоотверженія онъ найдеть его. Радости самоотверженія не сравнятся съ радостями міра. Вспомните, что вамъ сказано:

[М. Х. 29—80] "истинно говорю вамъ, нътъ никого, кто оставилъ бы домъ, или братьевъ, или сестеръ, или отца, или мать, или жену, или дътей, или земли, ради Меня и Евангелія, и не получилъ бы нынъ, во время сіе, среди гоненій, во сто крать больше домовъ, и братьевъ, и сестеръ, и отцовъ, и матерей, и дътей, и земель, а въ въкъ грядущемъ жизни въчной".

Съ того времени, какъ міръ сталъ различать добро и зло, счастье и несчастье, не было въ міръ людей счастливъе первыхъ, самоотверженныхъ христіанъ. Среди всъхъ бъдствій міра, они жили какъ въ раю, блаженные своею любовью къ Христу и другъ къ другу; вотъ что они говорили про себя: [2-е Корине. VI, 4—10].

Что можеть дать Христосъ, кромѣ сердца Своего, въ мірѣ, гдѣ полнаго счастья нѣть и никогда не будетъ? Но кто возьметь отъ Него сердце Его, тотъ получить счастье безусловное, не перемѣшанное со зломъ, и которое потому не отъ міра сего, гдѣ всякое добро перемѣшано со зломъ. О такихъ молился Онъ передъ смертью Своею: [І. XVII 11—21]. Онъ сказалъ: "если пребудете въ Мнѣ, и слова Мои въ васъ пребудутъ, чего ни пожелаете, просите, и будетъ вамъ"; и: "если о чемъ попросите отъ Отца во имя Мое, Я то сдѣлаю"; и: "чего ни будете чросить въ молитвѣ, вѣрьте, что получите, и будетъ вамъ"; и сказалъ: "все возможно вѣрующему".

Эти слова непреложны. Кто сумъеть съ такой върой просить котя бы о своихъ нуждахъ и скорбяхъ, тотъ приблизится сердцемъ къ Христу и получивши, о чемъ просиль, порадуется великою радостью не только за удовлетвореніе нужды своей, но еще больше за то, что Христосъ невидимо говорилъ съ нимъ; и тогда онъ полюбить Его, а кто полюбить Его, тотъ не отъ міра сего, и тоть найдеть свое счастье. Тому уже не страшна будеть никакая скорбь

міра, ни бъдность, ибо онъ и такъ добровольно избралъ бы ее, ни болъзнь, ибо духъ его, радуясь о Христь, сдълаеть самое тъло его выносливъе и оживить его, ни смерть его собственная, ибо она будеть для него величайшимъ благомъ, какъ соединеніе съ Христомъ, ни смерть его близкихъ, ибо онъ будеть радоваться за нихъ, какъ болъе его счастливыхъ тъмъ, что они раньше его увидять Христа.

А кто не сумфеть съ върой просить о своемъ счасть и приблизиться сердцемъ къ Христу, тоть еще не умфеть любить Его, ибо онъ еще оть міра, и его всегда могуть огорчать скорби міра; какъ ему разсчитывать избавиться оть нихъ, когда они общій законъ для всъхъ и приходять къ каждому въ его чередъ?

Върующихъ въ Него и любящихъ Его, Христосъ избавляеть отъ скорбей, по ихъ усиленной молитвъ, пока они еще не въ силахъ безъ огорченія принять ихъ, но постепенно Онъ подготовляеть ихъ самымъ исполненіемъ ихъ молитвъ къ тому, чтобъ никакая земная скорбь, которую они должны принять по общему закону, не мъшала имъ имъть въ себъ радость Его совершенную.

Невърующихъ же въ силу молитвы и еще не дошедшихъ до любви къ Нему, Онъ къ этому не можетъ подготовить исполненіемъ молитвъ ихъ, и удовлетвореніе нуждъ ихъ не приблизило бы ихъ къ Нему, ибо они и не молятся съ върой, что будуть услышаны, и потому безполезно избавлять ихъ отъ скорбей;

хотя бы навсегда избавить ихъ отъ нихъ, вопреки общему закону, они все-таки счастливыми быть не могутъ, пока не научатся любить Христа. Самыя лучшія радости человъка вырождаются и портятся безъ общенія съ Богомъ, и самая любовь его къ людямъ, не подчиненная любви къ Богу, превращается для него въ огорченіе.

Люди заботятся только о нынъшнемъ въкъ, забывая будущій; но Христосъ заботится за нихъ. Для Него не то важно, чтобы братья и дъти Его не потерпъли скорби временной, а то, чтобъ они были способны къ жизни въчной.

Жизнь же ихъ въчная—это Онъ Самъ и сокровища любви Его кь нимъ. Въ будущемъ въкъ имъ предстоитъ быть блаженными черезъ Него, постояннымъ обновленіемъ ихъ жизни въ Немъ. А какъ они могутъ быть блаженны черезъ

Него, если они еще въ нынъшнемъ въкъ не любили и не знали Его, и не пребывали въ Немъ?

Потому, хотя Онъ и исполняеть ихъ молитву о временныхъ нуждахъ, по слову Его: "когда просите, върьте, что получите, и будеть вамъ", но это для Него только средство, чтобъ приблизить ихъ къ Себъ, а не цъль; цъль же Его та, чтобъ они приняли сокровища сердца Его, которыя Онъ расточаеть на нихъ; ими Онъ только и можеть ихъ осчастливить, а не удовлетвореніемъ ихъ временныхъ нуждъ; если велика радость всякой исполненной молитвы, то не по самому предмету ея, а по единенію съ Христомъ, и всякая молитва о чемъ-нибудь, кромъ единенія съ Нимъ, имъетъ для Него цъну лишь временную, въ ожиданіи лучшаго отъ сердца человъческаго.

§ 24. Среди смѣшаннаго въ мірѣ добра и зла, счастья и несчастья, что руководить судьбой каждаго отдѣльнаго лица, и какъ и почему происходить его чередъ счастья или несчастья?

И то, и другое посылается ему Богомъ, когда еще есть надежда на его спасеніе, смотря по тому, что для него въ какое время полезнъе, чтобы обратить его къ Богу; туть не его желанія берутся въ разсчеть, ибо онъ не знаеть, чего себъ желать, а только виды Божьи на него.

Жребій его судьбы вынимаеть за него, соображаясь съ этимъ, его ангелъ хранитель, пока человъкъ не совсъмъ отвернулся отъ него. Если же человъкъ совсъмъ отъ него отвернулся, то жребій за него вынимаеть уже злой духъ его, сообразно своимъ цълямъ на него.

Пока человъкъ не пошелъ безповоротно или за добрымъ или за злымъ своимъ духомъ, онъ чувствуетъ себя слъпою игрушкою судьбы, воображая, что управляетъ этою судьбоюслучай и не зная безплотныхъ двигателей ея, болъе могущественныхъ и зоркихъ, чъмъ онъ, живущій во плоти; онъ и ропщетъ и радуется, не зная, на что ропщетъ и чему радуется и не понимая цъли ни своего счастья, ни своего несчастья.

Только тогда человъкъ видить, куда идеть, и владъеть своей судьбой, а не она имъ владъеть, когда безповоротно пойдеть въ ту или другую сторону и не будеть служить двумъ господамъ; но если пойдеть за ангеломъ храните-

лемъ своимъ, онъ овладъетъ своею судьбою на въкъ; если же за злымъ своимъ духомъ, то овладъетъ ею лишь пока онъ въ міръ; для этого ему нужно вырвать изъ сердца своего съ корнемъ всякую любовь и всякую правду, и тогда всъ блага міра будутъ къ его услугамъ, и неудачъ у него уже не будеть, ибо ангелъ его отступить отъ него.

Но горе такому человъку! Горе тому, кого Богъ уже не любить и кого потому уже болъе не наказываеть и не обличаеть! Всякій, любящій свое имъніе или свою жизнь, не можеть быть увъреннымь, что далеко не зайдеть на пути беззаконія и безчестія и не совершить такихъ сдълокъ со своею совъстью, которыхъ прежде самъ ужаснулся бы и на которыя не считаль бы себя способнымъ.

Если онъ еще до этого не дошелъ, то можетъ быть потому, что искушенія были недостаточно сильны; а при болъе сильномъ искушеніи онъ не можеть ручаться за себя.

Если же онъ доживеть до тъх временъ, когда за христіанскія и за многія другія убъжденія будуть гоненія въ цъломъ міръ, онъ продасть ихъ и отречется отъ въры и отъ правды; онъ будеть мятежникомъ при рыжемъ конъ, святошей при ворономъ, гонителемъ имени Божьяго при блъдномъ, и, наконецъ, совершить непрощаемый гръхъ подчиненіемъ послъднему царству.

Пусть же всякій заблаговременно пріучается къ самоотверженію, помня совъть Христовъ: "кто душу свою сбережеть, тоть потеряеть ее, а кто потеряеть ее ради Меня и Евангелія, тоть сбережеть ее".

Многіе скажуть: эти времена еще далеки, и мы до нихъ не доживемъ. Но напрасно будуть такъ говорить: пусть лучше вспомнять, какъ быстро совершались всъ перемъны въ міръ въ послъднее время, какъ многія и важныя событія проходили, и какъ нравы по нъскольку разъ измъняли свой видъ на глазахъ одного только покольнія.

Пусть же по этой быстроть перемънъ недавняго прошлаго судять о быстроть близкаго будущаго, когда духъ человъческій будеть еще сильнье возбуждень, и какъ въ добрь, такъ и въ злъ получить большее напряженіе. Чъмъ ближе къ концу, тъмъ быстръе все идеть въ міръ.

Итакъ, никто да не считаетъ себя обезпеченнымъ отъ необходимости когда-нибудь дать отчетъ свой совъсти въ своей

въръ, и особенно никто да не думаетъ, что отреченіе отъ въры и отъ Бога есть простительный гръхъ.

Великое заблужденіе поселилось нынѣ между христіанами, дѣти мои, что Богъ, ради слабости человѣческой, проститъ тѣмъ изъ нихъ, которые отрекутся отъ Него изъ-за земныхъ выгодъ или изъ страха смерти: Онъ проститъ только тѣмъ, которые смертью же своею запечатлѣютъ свое раскаяніе и свою любовь, но которые такъ и останутся при своей измѣнѣ и вернутся къ Нему лишь при безопасности исповѣдывать Его, тѣмъ онъ все другое проститъ, но не это.

По себъ судите: останется ли вашимъ другомъ тоть, кто стоить за васъ, пока это ему выгодно и приносить почеть и богатство, а когда васъ постигнетъ бъдствіе, начнеть злословить васъ съ вашими врагами? Потому и всякій, кто такъ поступить съ Богомъ, ничего не можеть ожидать отъ Бога.

Изъ книги IV-й: [Въ концъ ръчь часто идеть отъ лица Маргариты, по ея внушенію.]

25. Қакъ еще будеть думать и чувствовать, кто любить Христа, какъ Христосъ его? Искреннею молитвою и неотложною заботою его будеть, чтобы мірь скорве разрушился, и Христосъ пришелъ. При всей усердности нашей молитвы о пришествіи Христовомъ, и при всей несомнівнюсти желанія Божьяго ускорить разрушение міра—не нужно искажать смыслъ этой молитвы, и этого Божьяго желанія; для каждаго отдъльнаго человъка соединение съ Христомъ достигается и смертью, а царствіе небесное бываеть внутри насъ и на нынъшней землъ, "во время сіе среди гоненій". Потому молитва о кончинъ міра не должна доходить до отчаянія и до ропота на Бога за медленность: смыслъ этой молитвы не въ томъ, чтобъ нынъ живущихъ скоръе избавить, а въ томъ, чтобъ вовсе не было больше жизни въ разлукъ съ Богомъ и съ опасностью гибели души. Но кончина міра достигнеть цёли только тогда, когда войдуть въ воскресшую церковь сполна всъ души, со всъми своими свойствами, нужныя для полноты ея. Если же церковь-община будеть не полна и не соотвътственна духу церкви-матери, то возрождение ея, — т. е. человъчества будущаго въка — будетъ насильственно, а не свободно, и потому не истинно. Богъ кочеть счастья людей, но первый законъ этого счастья—свобода, признакъ же свободы—полнота церкви, которую люди составять. Потому желать кончины міра несвоевременной и насильственной все равно что желать безполезности ея. Богу предадимъ "сами себя, и другъ друга, и всю жизнь нашу". Онъ одинъ знаетъ, въ чемъ наше благо, и ропотъ нашъ—кощунство противъ Него. Будемъ негодовать и роптать только на себя за всв, очевидно, по нашей винъ происходящія промедленія желаннаго конца, и будемъ усердно избъгать ихъ,—но промедленія Промысла Божьяго примемъ какъ высшую благодать—и это будеть единственнымъ отвътомъ его на всв испытанія, происходящія отъ зла міра для него и ближнихъ его.

Знайте, дъти мои возлюбленныя, что кто больше всего страдаеть отъ страданій человъчества, такъ это Самъ Богъ. Онъ не на то создаль человъка, чтобъ человъкъ мучился и не на то создаль міръ, чтобъ міръ "во злъ лежалъ".

Онъ мучается за дътей Своихъ больше ихъ самихъ, и сердце Его изнываеть отъ той жизни, которую они себъ сдълали. Онъ доказалъ, какъ Онъ мучается за нихъ тъмъ, что послалъ Сына Своего на лютую смерть, чтобы дать имъ исходъ изъ ихъ мученій. Потому и Христосъ сказалъ, что Онъ алкалъ, и жаждалъ, и въ темницъ, и боленъ, и странникомъ былъ, пока братья Его все это терпъли.

Для Бога не нужно, чтобъ міръ вертѣлся въ колесѣ своей суеты, не подвигаясь впередъ, а только ради все новаго разнообразія его жизни. Для Него нужно, чтобъ міръ кратчайшимъ путемъ достигъ своей цѣли, т. е. конца своего, все, что сократитъ этотъ путь, будетъ благословенно Богомъ, ибо это сократитъ стоны и слезы міра и скорбъ Творца его.

Онъ съ нетеривніемъ ждеть, когда съ концомъ міра прекратится появленіе новыхъ и новыхъ поколвній въ мірв скорбей, и этимъ прекратится возможность ихъ ввиной гибели. Но въ этомъ, какъ во всемъ, Онъ ждеть перваго слова отъ человвка и свободнаго его сознанія своей нужды.

Молитесь же, дъти мои, о кончинъ міра, чтобъ Богъ видълъ, что вы понимаете сердце Его, и молитва ваша будеть Ему угодна. Да будеть это ежедневною вашею молитвою и постояннымъ стремленіемъ сердца вашего, и сдълаетесь друзьями и единомышленниками Господа.

Кромъ молитвы вашей и отъ самой жизни вашей зависить это великое дъло. Пока люди довольствуются условнымъ добромъ и условнымъ счастьемъ міра, перемъщаннымъ со зломъ, міръ не приближается къ цъли своей, но какъ только въ нъкоторыхъ появляется безусловное добро и безусловное счастье царствія небеснаго, они, духовными лучами своими, извлекають изъ міра чистое добро, притягиваютъ его на свою сторону, и тогда добро и зло начинаютъ разграничиваться; а только того и нужно для кончины міра, чтобъ въ немъ прекратилась, въ духъ человъческомъ, смъсь добра и зла, и они бы разграничились.

Первые христіане значительно подвинули міръ къ его цізли; но за то чізмъ дальше, тізмъ меньше стало являться истинныхъ сыновъ царствія небеснаго, такъ называемыхъ "святыхъ", и тізмъ слабіве начало извлекаться изъ сміра чистое добро, а потомъ и вовсе перестало извлекаться, и въ міріз начался застой, при кажущемся движеніи.

Что же вамъ теперь нужно дълать, возлюбленныя дъти мои, чтобъ избавить міръ отъ этого ложнаго и мучительнаго движенія на одномъ мъстъ, подобнаго верченію въ колесь? Нужно стараться, чтобъ было въ міръ какъ можно больше людей не отъ міра, которые бы извлекали изъ него все его добро на одну сторону, и тогда придеть конецъ суетъ его.

Будьте сами не оть міра и другихъ такими дѣлайте, чтобъ освѣтился весь міръ отъ славы добрыхъ дѣлъ вашихъ. Тогда и придеть Христосъ, и царство міра сдѣлается Его царствомъ.

Оть вась зависить ускорить пришествіе Христово: пусть эта мысль возбудить вашу ревность, и молитесь словомъ и дёломъ, чтобъ Онъ къ вамъ скорфе пришелъ. Въ этомъ и есть последній завёть Бога съ вами. Когда отъ слова Іисуса Христа засохла смоковница, не давшая плода, Онъ сказалъ: [Ме. XXI. 21—22] "Истинно говорю вамъ: если будете имёть вёру и не усумнитесь: не только сдёлаете то, что сдёлано со смоковницею, но если и горф сей скажете: поднимись и ввергнись въ море, будеть. И все, чего ни попросите въ молитерь съ вёрою, получите".

Сдълайте же съ міромъ то, что Онъ сдълалъ со смоковницею, ибо міръ не даеть и не дасть благихъ плодовъ.

Молитва, которой Христосъ научилъ васъ, должна вся относиться въ мысляхь вашихъ къ пришествію Его. "Отче нашъ, сущій на небесахъ, да святится имя Твое, т.-е. да святится оно въ вашихъ дёлахъ любви къ Нему, чтобы люди видъли ваше счастье и прославляли имя Его, и чтобъ скорње пришло черезъ это то время, когда во всъхъ и во всемъ оно будеть святиться, время будущаго въка. "Да пріидеть царствіе Твое", т.-е. да пріидеть оно не только внутрь васъ и внутрь какъ можно большаго числа людей въ міръ семъ, но да пріидеть оно скоръе и окончательно вочныма царствіем Христовыма. "Да будеть воля Твоя, какъ на небъ, такъ и на землъ", т.-е. да свершится скоръе послъдняя, главная воля Твоя, чтобъ прекратилось всякое эло и всякое страданіе на землъ, и чтобъ водворилось такое же совершенное благо и на землъ, какъ на небъ, черезъ разрушение и переустройство ея, а до тъхъ поръ да будеть всякая воля Твоя въ насъ и надъ нами, ибо Ты все ведешь къ благу совершенному!

26. Теперь обращаюсь къ тъмъ, кому прежде всъхъ достанется этотъ завътъ. По слову Христову къ апостоламъ: "идите наипаче къ погибшимъ овцамъ дома Израилева", да сообщится ученіе этой книги, возможно скоръе, кромъ того народа, что имъетъ въ себъ, какъ сказано, духъ израилевъ, еще и евреямъ, сколько-нибудь готовымъ принять его, и затъмъ вообще еврейскому народу во всъхъ странахъ на землъ.

Первые евреи, которые увърують въ это учене и вмъсть съ нимъ въ евангеле, пусть крестятся немедленно, еслибн не было еще новоизральскихъ священниковъ, у священниковъ православныхъ и всъ таинства совершають у нихъ же, а также пусть идуть къ нимъ для таинствъ и всъ другіе върующіе. Этому не можетъ помъщать, что сами православные священники еще не будуть въровать въ эту книгу; все-таки ихъ рукоположеніе, полученное отъ Христа, и ихъ исключительное право священнодъйствовать необходимы для васъ, и всъ отзывы о васъ, какіе бы ни были, примите съ кротостью.

Но не отрекайтесь отъ вашей матери, Церкви единоличной, и не поддавайтесь въ этомъ никакимъ увъщаніямъ, а

просите только православныхъ пастырей не лишать васъ таннствъ и общенія въ нихъ съ Христомъ.

Если православная церковь будеть расположена дать новоизральскому обществу, върующему въ эту книгу, пастырей изъ ихъ собственной среды, правильно поставленныхъ православными епископами, — просите объ этомъ, и пусть многіе изъ васъ посвятять себя дълу служенія Христова, ибо "жатвы много"; пусть они немедленно какъ увърують, готовятся къ этому дълу, чтобъ быть готовыми, какъ только представится къ тому возможность, принять посвященіе.

Если все еще не будеть склонна къ этому православная церковь, довольствуйтесь пока, хотя и не единомышленными съ вами, но все же законными пастырями православными. Если бы случилось теперь же, или впослъдствіи, вездъ
или въ иныхъ мъстахъ, что православная церковь, ослъпленная мертвой буквой, стала бы притъснять васъ и отказывать вамъ въ таинствахъ, ввъренныхъ ей рукоположеніемъ
Христовымъ [что впрочемъ, не навърное случится], то возложите надежду на Бога, который принудилъ фараона отпустить изъ Египта Его народъ: точно также Онъ принудитъ и православныхъ преемниковъ апостольскихъ, если еще
не тотчасъ поставить вамъ пастырей изъ вашей среды, то
коть къ себъ самимъ допускать васъ для общенія съ Христомъ въ таинствахъ.

Но не приступайте къ таинствамъ незаконнымъ путемъ и не замъняйте преемственнаго отъ Христа священства никакимъ другимъ. Увъщевайте тогда православную церковь, что она отвътитъ Богу, если по ея винъ върующіе въ Христа будутъ лишены тъла и крови Его и больные върующіе умруть безъ причащенія и покаянія.

И какъ только православная церковь приметь вась въ общение съ собою, исполняйте всъ ея обряды и постановленія и блюдите преданія ея во всемъ, что она сама считаеть существеннымъ, ибо церковь новоизраильская будеть тою же самою православною вселенскою церковью, только дальше развившеюся.

Хотя бы православные пастыри еще не приняли васъ, соблюдайте православные церковные уставы во всемъ, что возможно, а къ церковной службъ ходите въ православные крамы, гдъ, какъ крещеные, и евреи изъ среды васъ будутъ

имъть право присутствовать на литургіи до конца. Тъмъвременемъ настоятельно добивайтесь общенія таинствъ съправославною церковью и неотступно молите Бога объ этомъ, но только дъйствуйте прямыми и правдивыми средствами, чистыми, какъ чиста ваша цъль; презирайте подкупъ и всякій соблазнъ, иначе Богъ не благословить вашего дъла.

Крещеніе, самое безотложное изъ таинствъ, совершайте тогда надъ некрещеными среди васъ сами, погруженіемъ въводу съ призываніемъ "Отца и Сына и Св. Духа", ибо и такое крещеніе православная церковь признаетъ дъйствительнымъ, въ случать крайней невозможности совершить его черезъ пастырей.

Когда же увърують въ эту книгу живущіе въ неправославныхъ странахъ, то настоятельно просите православную церковь рукоположить для нихъ пастырей изъ ихъ среды; представьте всю крайность ихъ положенія, вдали отъ православнаго священства, при убъжденіи ихъ совъсти, что они только отъ него должны заимствовать право совершать таинства.

Почти нътъ сомнънія, что имъ въ этомъ не откажуть, а до тъхъ поръ, пока это устроится, имъ предстоять слъдующія условія ихъ церковной жизни: крещеніе нехристіанъ совершать въ крайнемъ случать самимъ во избъжаніе замедленія; собираться для общей молитвы по служебнымъ книгамъ православной церкви, но безъ таинствъ, и какъ можно скорте приготовить къ служенію достаточное число собственныхъ будущихъ пастырей, которые для рукоположенія должны сътадить къ пастырямъ православнымъ.

Правда, что и рукоположеніе римских католиковъ признается православною церковью дійствительнымъ и не возобновляется при переході въ нее лиць, принявшихъ его, такъ что и ваши пастыри другихъ земель могли бы быть законно рукоположенными отъ католиковъ,—но все-таки не начинайте вашего священства отъ нихъ, а ждите рукоположенія отъ православныхъ, такъ какъ представляется маловіроятнымъ, чтобъ римская церковь согласилась дать вамъ его безъ всякихъ разсчетовъ на подчиненіе ваше папі, и такъ какъ вообще опасно подвергать новоизраильскую церковь вліянію чуждаго ей духа.

Когда у васъ будуть свои новоизраильские пастыри,

пусть они свято блюдуть всё обряды и преданія православной церкви, хотя бы эта послёдняя враждебно относилась къ нимъ и только по крайней необходимости не оставить христіанъ безъ таинствъ посвятила ихъ, а не оть чистаго сердца.

Пусть смиренно принимають всякія нападки и стѣсненія отъ посвятившихь ихъ, и также и вы всѣ безъ гнѣва на православную церковь принимайте все это, но какъ не должны вы ни ради чего отречься отъ Христа, такъ не отрекайтесь и отъ вашей матери и всѣхъ словъ ея, что бы вамъ ни пришлось за это претерпѣть.

Мать ваша не отъ себя говорила вамъ, а самимъ Богомъ была къ вамъ послана. Остерегайтесь, ослушавшись ея, оскорбить Мать ея, Святого Духа.

На всякаго православнаго смотрите какъ на единовърца, котя бы онъ самъ этого не признавалъ, ибо, если онъ знаеть духъ своей въры, то всъ ваши върованія уже есть у него безъ словъ въ душт его духа, и онъ только еще не понимаетъ этого низшимъ душевнымъ умомъ своимъ. Христіанинъ же всякаго другого исповъданія подлежитъ муропомазанію, присоединяясь къ вамъ, какъ всегда, когда еретикъ присоединяется къ православію. Во время крещенія безъ священника какъ домашняго, такъ и черезъ вашихъ собственныхъ новоизраильскихъ пастырей, можно и не измънять до сихъ поръ употреблявшихся словъ: "во имя Отца и Сына и Св. Духа". Достаточно въровать, что Духъ Св. есть Дочь Отца.

Потому не измѣняйте этихъ словъ, пока вы не побѣдили окончательно православную церковь, чтобъ она не имѣла повода отвергнуть ваше крещеніе подъ предлогомъ перемѣны словъ. Но впослѣдствіи нужно будеть измѣнить эти слова сообразно Третьему Завѣту.

Символъ же въры нужно измънить уже теперь и именно такъ, какъ мною сдълано въ концъ "краткаго ученія" Третьяго Завъта. Также въ православномъ катехизисъ сдълать всъ необходимыя объясненія и дополненія, сообразно откровеніямъ этой книги, и это могутъ сдълать еще и раньше полученія вами вашего собственнаго священства, учителя и проповъдники новоизраильской въры.

Такъ же слъдуеть растолковать обязанности къ Богу и

Христу опредъленнъе и совершеннъе, сообразно ученъю этой книги.

Единственнымъ внѣшнимъ отличіемъ вѣрующаго въ Третій Завѣтъ будетъ то, что онъ приметь два имени, не больше не меньше въ знакъ того, что человѣкъ состоитъ изъ душевнаго и духовнаго начала, и что душевное должно быть подчинено духовному, какъ Христосъ носилъ въ первое Свое пришествіе имя Іисуса, а во второе будетъ носить имя Рафаила.

Кто будеть креститься оть новоизраильскихъ священиковъ, получить оба свои имени при крещеніи, когда обыкновенно нарекается имя, а покамъсть, при крещеніи оть православныхъ, неединомышленныхъ пастырей, другое имя можно давать и послъ, при молитью, составленной мною нарочно для этого въ концъ "краткаго ученія" Третьяго Завъта. Эту молитву слъдуеть говорить и при нареченіи двухъ именъ въ крещеніи.

Христіанинъ неправославный, присоединяясь къ вамъ, пусть сохранить изъ своихъ настоящихъ именъ одно, какъ данное въ крещеніи, а другія оставить и вмъсто нихъ или снова возьметь одно изъ нихъ же или одно новое при муропомазаніи.

Нареченіе двухз имент и будетт знаменіемт Третьяго 30вта Бога вашего ст вами.

Какъ только новоизраильская церковь получить отъ православной степень епископскую, верховное руководительство надъ нею долженъ принять, хотя бы она была еще малочисленна, патріархъ ея, который будетъ называться вселенскимъ патріархомъ [но не долженъ называться главою церкви, ибо глава церкви есть одинъ Христосъ] и не долженъ превышать власти, предоставляемой патріархамъ православною восточною церковью.

Патріархъ будетъ начальникомъ каждаго епископа въ отдъльности, но не начальникомъ всъхъ ихъ вмъстъ и всей ихъ паствы, вмъстъ взятой, ибо церковь, будучи тачнотвенною соборною личностью, неравна простой ариеметической суммъ своихъ членовъ: она больше этой суммы; и начальство надъ каждымъ ея членомъ въ отдъльности еще неравно начальству надъ всею церковью вкупъ.

Верховная же власть на землъ православно-соборной

церкви, вселенскій соборь, будеть дійствителень послів заключенія завіта Маргариты, только когда будеть составлень изъ вірующихъ въ Третій Завіть. Изъ православныхъ же пастырей, невірующихъ въ слова своей матери, законный вселенскій соборь уже не можеть быть составлень. Можеть быть заключень только соборь, который приведеть къ торжественному признанію и принятію Третьяго Завіта, т.-е. такой, на которомь, хотя въ началів члены его были еще не вірующими въ слово Церкви, они увітрують и обратятся.

Отъ невърующихъ же въ слово Церкви пастырей новоизраильская церковь должна зависъть только какъ отъ законныхъ, рукоположенныхъ совершителей таинствъ и какъ отъ посредниковъ рукоположенія Христова, а не какъ отъ учителей въры.

Первымъ вселенскимъ патріархомъ новоизральской церкви желательно бы видъть одного изъ соплеменниковъ Христа, сыновъ народа еврейскаго, если только можетъ быть найденъ человъкъ изъ этого народа, котораго внутренняя прошлая жизнь была бы согласна со слъдующимъ описаніемъ:

Въ дътстът онъ былъ проникнутъ ревностной върой въ законъ Ветхаго Завъта и съ восторгомъ ожидалъ Мессіи и молился о скортишемъ царствованіи Его въ этомъ мірть, какъ христіанамъ нужно молиться о скортишемъ царствіи Его въ будущемъ мірть.

Для него въра отцовъ его не была безсмысленной привычкой или упорнымъ суевъріемъ, не оставляемымъ изъ боязни потерять земныя выгоды, личныя или народныя, какъ для большинства единовърцевъ его; она была для него живой истиной.

Онъ такъ же чистосердечно и съ такой же любовью ожидалъ Мессію, какъ тъ галилейскіе рыбаки, въ которыхъ Христосъ по первому взгляду на нихъ узналъ учениковъ Своихъ.

Позднъе въ училищъ, изъ книгъ и отъ живыхъ людей, въ него настолько проникли христіанскія понятія, что онъ убъдился, что въ нынъшнемъ міръ, такомъ, каковъ онъ есть, царствіе Христово невозможно, что его единовърцы слишкомъ узко понимаютъ его; тогда пошатнулись всъ основы его върованій.

Евангеліе влекло его къ себъ своей внутренней истиной; повъсть жизни Христовой вызывала у него слезы, но его смущало множество христіанскихъ въръ и разногласіе ихъ; видя, что каждая считаеть себя истинною, а всъ другія ересями, онъ не могъ рышить, которая права, и, не допуская раздъленія истины, сомнъвался во всякой христіанской истинъ вообще.

Оттого, котя онъ и жалѣлъ о невозможности признать Евангеліе, которое было ему такъ по душѣ, онъ пришель къ заключенію, что всѣ христіанскія вѣры заблуждаются, но, не вѣря въ Іисуса Христа, какъ въ Бога, онъ искренно любилъ Его, какъ человѣка, и скорбѣлъ за Него, думая, что Онъ Самъ заблуждался.

Въ такомъ настроеніи духа, научившись презирать іудейскую въру въ ея теперешнемъ видъ и не научившись върить христіанской, онъ увлекся, за неимъніемъ во что другое върить, философскими ученіями о счасть всего человъчества и о возможности его достигнуть переустройствомъ общества.

Это увлеченіе могло завести его далеко на путь государственныхъ преступленій, но едва онъ поближе ознакомился какъ съ далекими цѣлями, такъ и съ ближайшими средствами этихъ проповѣдниковъ, какъ отвернулся отъ нихъ съ такимъ же презрѣніемъ, какъ и отъ іудейскихъ ожиданій рая на землѣ.

Не говоря уже о неосуществимости его, самый рай, хотя бы и могь быть осуществлень, ему не нравился, въ его душъ уже назръвали иныя потребности счастья.

Не зная во что върить и на что надъяться, сильно принимая къ сердцу страданія своихъ ближнихъ, и самъ много испытывая страданій, онъ сталь томиться изо дня въ день полнымъ безвъріемъ, при жаждъ въры, полной безнадежностью, при неустанныхъ поискахъ какого-нибудь луча надежды. Онъ бы пошелъ, не щадя души своей, за всякимъ, кто указалъ бы ему, гдъ истина и жизнь, но онъ не зналъ, за къмъ и куда итти.

Въ такомъ состоянии находится его духъ и теперь. Среди современниковъ своихъ, гоняющихся за всевозможными призраками міра, онъ сохраняеть въ себъ то сомнъніе во всъхъ вещахъ міра, которое въ недавнемъ прошломъ, уже измъ-

нившемся, охватывало многихъ. По этому настроенію онъ сходенъ съ тъми изъ Ефесской церкви, которые оставили свою первую любовь.

Какъ только такой челокъкъ найдется, онъ долженъ, при первой возможности, принять посвящение въ епископы и немедленно по обращении долженъ къ этому приготовляться, а приготовившись, начать просить о скоръйшемъ посвящении его во всъ степени священства за разъ. Богъ будеть за него и заставить преемниковъ апостольскихъ посвятить его.

А если они сперва согласятся дать вамь только степень пресвитера, а не епископа, примите хоть его, и, въ числъ другихъ, будущій патріархъ пусть посвятится пока въ эту степень, но не въ свътскомъ видъ, а уже въ монашескомъ, не оставляя мысли какъ можно скоръе достигнуть дальнъйшей степени, ибо стремиться къ этому есть его долгъ, такъ какъ на то есть воля Божія.

Епископомъ онъ можетъ сдълаться, при согласіи православной церкви, и немедленно, несмотря на свою молодость, которою не должно смущаться, ибо въ церкви Христовой первыхъ временъ бывали епископы и священномученики даже моложе 20 лътъ.

Правда, они монахами, обязанными къ безбрачію не были, но первый патріархъ новоизраильскій составить исключеніе; другіе же епископы, хотя и подчиненные ему, попрежнему не должны быть молоды.

Одно изъ именъ патріарха [еврея] пусть будеть Григорій, въ память Св. Григорія Богослова, празднуемую 30-го января, одного изъ трехъ знаменитыхъ святителей.

Всякій еврей, который увъруеть въ эту книгу, пусть старается по возможности, и если это не противоръчить его гражданскимъ обязанностямъ, переселиться въ Палестину съ семействомъ своимъ, и особенно сперва населить Іерусалимъ, который долженъ сдълаться мъстопребываніемъ патріарха и средоточіемъ новоизраильской церкви.

Къ этой цъли и нужно стремиться какъ можно усиленнъе. Пусть вспомнить каждый еврей, какъ Іисусъ плакалъ о Своемъ отечествъ (Л. XIX. 41—44).

"И когда приблизился къ городу, то, смотря на него, заплакалъ о немъ, и сказалъ: о, если бъ ты хотя въ сей

твой день узналь, что служить къ міру твоему! Но сіе сокрыто нынъ оть глазь твоихь: ибо пріидуть на тебя дни, когда враги твои обложать тебя окопами, и окружать тебя, и стъснять тебя отовсюду. И разорять тебя и побьють дътей твоихъ въ тебъ, и не оставять въ тебъ камня на камнъ, за то, что ты не узналь времени посъщенія твоего".

И воть, пришло время для нихъ возстановить честь и славу Его отечества, какъ Онъ сказалъ (Ме. ХХШ. 37—39): "Герусалимъ! Герусалимъ, избивающій пророковъ и камнями побивающій посланныхъ къ тебѣ! Сколько разъ хотѣлъ я собрать чадъ твоихъ, какъ птица собираетъ птенцовъ своихъ подъ крылья, и вы не захотѣли! Се, оставляется вамъ домъ вашъ пустъ. Ибо сказываю вамъ: не увидите Меня отнынѣ, доколѣ не воскликните: благословенъ грядый во имя Госполне"!

Теперь Онъ услышить оть нихъ этотъ кликъ и ихъ трудами и молитвами ускорится пришествіе Его на вѣчное царство. Пусть каждый изъ нихъ, въ чьемъ сердцѣ отзовутся слезы Его о Іерусалимъ, способствуеть, если можеть, воскресить Іерусалимъ къ новой жизни новоизраильской церкви.

27. Относительно церковныхъ обычаевъ православія, единственную перемѣну нужно ввести въ исповѣдь: въ такомъ видѣ, какъ она идеть теперь, она мало чувствительна для исповѣдующихся, и таинство присутствія Христова не проникаеть въ ихъ сердце. Вовсе лишне перечислять вопросами и отвѣтами всевозможные грѣхи, свойственные всѣмъ вообще и никому въ особенности, въ которыхъ сознаться нѣтъ ни стыда, ни заслуги; такое перечисленіе не оставляеть никакого слѣда на душѣ, къ нему не приготовляются и послѣ него не задумываются.

Исповъдь должна состоять изъ трехъ вопросовъ и отвътовъ на нихъ: 1) Любишь ли ты Бога всъмъ сердцемъ, всею душою, всъмъ разумъніемъ и всею кръпостію и ближняго твоего какъ самого себя? 2) Любишь ли ты брата своего, какъ Христосъ его любить? 3) Любишь ли ты Христа, какъ Онъ тебя любить? При этихъ вопросахъ священникъ долженъ разъяснить, согласно ученію этой книги, въ чемъ состоитъ любовь, особенно увъщая 1) радоваться своей будущей смерти, какъ свиданію съ Христомъ, 2) и желать и

достигать бъдности. Эти объясненія и увъщанія нужно возобновлять каждый разъ и стараться внушить такія чувства.

Священникъ долженъ наблюдать за исповъдникомъ, искренно ли онъ отвъчаеть и сдълалъ ли какіе-нибудь успъхи въ любви Христовой со времени послъдней исповъди. А для этого надо отучить прихожанъ исповъдываться одновременно всъмъ, въ великомъ посту, второпяхъ и тъсня другъ друга; вообще истинные христіане должны причащаться св. таинъ не разъ въ годъ, а возможно чаще, не ради исповъди, а ради самого причастія, и не въ такое время, когда пойдутъ исповъдываться всъ, а по возможности равномърнъе, не спъща и не отдълываясь незначущими словами.

Священникъ долженъ строже относиться къ недостатку любви, чъмъ къ какимъ бы ни было гръхамъ, и внушать, что гръхи могутъ быть покрыты любовью, а недостатокъ любви ничъмъ не можетъ быть покрытъ; любовь же сама хочетъ самоотверженія, которое для нея потребность, а не иго.

Грѣхи онъ не долженъ перечислять такіе общіе, въ которые непремѣнно каждый впадаеть, и потому каждый скажеть, что онъ въ нихъ грѣшенъ; эти грѣхи входять уже сами собою въ три вопроса о любви. Но послѣ испытанія исповѣдника въ любви его, надо спросить, нѣть ли у него на совѣсти чего-нибудь особеннаго, чтобы облегчить его нерѣшимость или стыдъ, если такое особенное окажется. И въ какомъ бы грѣхѣ или преступленіи онъ ни признался, можно простить его, если только любовь его будетъ покрывать его грѣхъ;

но отъ такихъ нужно требовать еще большей любви, чъмъ отъ другихъ, напоминая имъ, что если они мало любять, то многіе ихъ гръхи не простятся, а всею тяжестью лягуть на нихъ.

Въ виду наступающихъ тяжкихъ и опасныхъ временъ особенно важно чаще и настоятельнъе напоминать о само-отверженіи и презръніи къ жизни и къ богатству; а когда наступять опасныя времена и уже видны будуть предвъстники дурныхъ всемірныхъ владычествъ; тогда нужно строго взыскивать за склонность отрекаться отъ своихъ убъжденій изъ страха земной власти и всъми мърами, епитиміями, от-

лученіемъ отъ св. таинъ, даже обличеніемъ передъ всею церковью, стараться искоренить ее.

Нужно заблаговременно спасать кого только возможно отъ безнадежной гибели послъднихъ 42 мъсяцевъ.

Потому пусть пастыри новоизраильскіе уже съ первыхъ же поръ своего служенія преобразують великое діло исповіди и совершають его цілесообразно, а не для вида только.

28. Запечатлъйте у себя въ сердцъ, дъти мои возлюбленныя, что вы тъсная и нераздъльная семья, вмъстъ со Христомъ и мною;

что съ Нимъ, черезъ меня, и другъ съ другомъ вы соединены такими близкими узами, лучами духовнаго свъта вашего и непрестаннымъ пребываніемъ въ насъ духовъ и душъ вашихъ, какими не можетъ соединить никакое родство крови на землъ;

эти узы коренятся въ томъ, дороже и ближе чего нътъ у человъка, въ самой душъ духа каждаго изъ васъ; ибо каждая изъ этихъ душъ есть и во мнъ, въ общей душъ всъхъ васъ, которая есть моя душа.

Оставьте же все, что въ міръ, всю суету міра, и радость его, и скорбь его, и труды его, и надежды его, и прилъпитесь всею душою къ вашей общей душъ всъхъ васъ, которая есть моя душа и которая составляеть съ душой Христа одну душу въ двухъ тълахъ духовныхъ, а потому и наше общее тъло—Его же тъло, ибо оно есть тъло Его же души.

Помните только одно, что достойно сочувствія во всемь мірѣ: нашу любящую семью, покамѣсть несчастную, и гонимую, и непризнанную міромъ, и разлученную между собою разлукою земли съ небомъ, но все-таки счастливую даже во время сіе, среди гоненій и среди тоски своей разлуки, ибо и въ самой разлукѣ есть невидимое единеніе и отрада въ любви однихъ къ другимъ.

Постоянно помните нашу семью и всю нѣжность и сострадательность вашего сердца обратите на нее, ибо она одна того достойна, а земной семьѣ вашей не жертвуйте. Этой лучшей и болѣе родной вамъ, и болѣе несчастной вънынѣшнемъ вѣкъ, семьей.

Любите и вашу земную семью, когда она принадлежить

къ нашей семь не по внишнему только крещеню, съ порванною связью, а истинно, по духу, со связью диствительною; когда же нъть, то исполняйте ваши обязанности къ ней, но не отдавайте ей ни клочка вашего сердца оть нашей семьи.

Вы непремънно рождаетесь изъ нъдръ духа матери вашей, какъ не рождаетесь ни отъ какой матери на землъ (ибо всякая мать, и мать духа вашего, рождаетъ васъ въ первое ваше рожденье, а не во второе, въ смерть, а не въ жизнь). И такъ близко вы лежите къ вашей матери внутри ея какъ ни къ одной матери на землъ.

И этимъ рожденіемъ отъ нея непрерывно дается вамъ искупленіе страданій Христовыхъ, непрерывно сила ихъ возобновляется для васъ и въ васъ, чтобъ вы жизнь имъли отъ Него.

Не ставьте ничего не только выше, но наравнъ съ этимъ священнымъ, и страшнымъ, и благодатнымъ родствомъ нашимъ! Живите такъ, чтобъ и люди, хотя крещеные, но не пребывающіе въ насъ, видъли, что васъ соединяетъ что-то близкое, глубоко вкорененное въ жизнь вашу, и чтобъ они также пожелали съ вами соединиться;

живите какъ Христосъ училъ: "пусть по тому узнаютъ васъ, что вы мои ученики, что вы любовь будете имътъ между собою". Теперь вы знаете, что вы не только Его ученики, но родныя дъти Его. Имъйте же эту любовь, и пусть по ней узнають семью нашу.

# Письмо къ о. Іоанну Кронштадтскому<sup>1</sup>).

(1888 г.)

## Досточтимый батюшка!

При всъхъ Вашихъ неусыпныхъ трудахъ, умоляю Васъ именемъ Христовымъ удълить Ваше время и вниманіе тому, что я, писавшая книгу, посылаемую къ Вамъ, имъю сказать Вамъ. Я умоляю Васъ прочесть терпъливо, безъ процусковъ, отъ начала до конца какъ письмо, такъ и книгу, и тогда Вы, быть можетъ, убъдитесь сами, что просьба моя къ Вамъ была нелишнею.

Я имъю нъкоторую надежду, что Вы раздъляете мое мнъніе, что въ наше время, хотя бывають истинно върующіе, истинные ученики Христовы, подвижники, чему живой примъръ Вы сами, хотя есть и Церковь, въ смыслъ общества людей, соединенныхъ въроученіемъ, священноначаліемъ и таинствами, но нъть болъе Церкви, въ смыслъ общества людей, соединенныхъ общею живою върою, общими добрыми дълами и имъющихъ одну душу и одно сердце; поэтому нынъшняя Церковь на землъ, этотъ единственный ковчетъ спасенія человъчества, хотя и не мертва по слову Спасителя, что она не погибнетъ, но находится въ состояніи глубокой летаргіи, изъ которой пробудить ее къ полной жизни и дъятельности только особенная сила Божія.

И воть, пишущая къ Вамъ строки эти почувствовала призваніе отъ Бога пробудить Церковь Его, ибо она нашла въ самой себъ, по внушенію Святаго Духа, неопровержимыя доказательства того, что она есть духъ соборный, т.-е. что ея

<sup>1)</sup> Имѣется въ копіи вмѣстѣ съ почтовой квитанціей С.-Петербургскаго почтамта отъ 24 марта 1888 г. за № 4613 объ отправкѣ въ Кронштадть на имя о. Іоанна Сергіева посылки (очевидно, съ рукописью).



духъ состоить изъ полной совокупности всёхъ духовъ человъческихъ, могущихъ войти въ составъ Христовой Церкви. Она узнала, что, подобно тому, какъ тъло Евы было создано изъ ребра Адама, духъ ея созданъ изъ части духа Сына Божія; потому она назвала себя возлюбленною Христа, какъ Христосъ назвалъ Себя Сыномъ Отца, ибо Онъ почувствоваль это въ Себъ; и какъ Христосъ говорилъ: "никто не приходить къ Отцу, какъ только черезъ Меня". такъ и она говорить: "никто не приходить ко Христу, какъ только черезъ меня". (Придти же черезъ нее къ Христу можно было, еще и не зная ее и не слыхавъ о ней, пока она сама о себъ не возвъстила). Не какою-нибудь представительницею Церкви, въ человъческомъ смыслъ, считаеть она себя, а самою Церковью, живою и олицетворенною, матерью дътей своихъ. Церковь не есть только отвлеченное понятіе, какъ думали до сихъ поръ, -- это есть живое духовное тъло и лицо; и не одними зданіями храмовъ, матеріально, и не одними въроученіями, отвлеченно, собраны во едино дъти Церкви, — они собраны также въ живомъ тълъ своей матери, черезъ которую они рождаются отъ Христа, въ таинствъ крещенія. Ибо она узнала, что и въ духовномъ мір'в бывають сочетанія двухъ живыхъ существъ, отъ которыхъ рождаются другія живыя существа. Слово, сказанное Спасителемъ къ саддукеямъ, объ отсутствіи брака на небесахъ, относилось только къ тому браку въ узкомъ, земномъ смыслъ слова, который существуеть для всякой плоти одинаково и со всякимъ другимъ существомъ произвольно, и притомъ не отъ рожденія плоти; въ духовномъ же міръ брачное сочетаніе существуєть не для всякаго духа одинаково, а лишь для нъкоторыхъ, такъ называемыхъ четныхъ, и не со всякимъ другимъ существомъ произвольно, а съ однимъ избраннымъ, по волъ Отца, и притомъ отъ самаго рожденія духа, для Сына Божія, стало быть, предвъчно. Словомъ, тамъ бывають существа одинокія и бывають двойныя по самой природъ своей.

Убъдительно прошу Васъ, достопочтенный батюшка, прежде чъмъ не прочтете всего, не допустите поспъшнаго вывода, что написавшая Вамъ столь странныя вещи либо не въ своемъ умъ, либо впала въ безпримърную ересь. *Промиворния* съ православными догматами тутъ нътъ ни малъйшаго, если же Вамъ трудно всему сказанному повърить,

то вспомните, что многимъ одинаково трудно повърить и тройственности Бога при единстве Его, и некоторымъ другимъ догматамъ православія, тімъ не меніе вполні истиннымъ. Но это не значить, чтобы эти догматы были навсегда безнадежно непостижимы уму человъческому. Вы увидите, что такъ, какъ ихъ объясняетъ пишущая, они становятся вполнъ доступными, не только безсознательному чувству, но и разуму. Не подуманте однакожъ, чтобы сама пишущая когда-либо мучилась какою-нибудь неудовлетворенностью или сомнъніями относительно ихъ: напротивъ, современный недугь пытливости и скептицизма никогда не касался ея, и она была тъмъ истинно православною, что не подозръвала и возможности на землъ лучшаго толкованія догматовъ, чъмъ какое даеть православная въра, да и не чувствовала потребности въ этомъ; смутное чутье говорило ей, что непонятность догматовъ только кажущаяся, а на самомъ дълъ все ими установленное вполнъ естественно и такъ и быть должно, и иначе не можетъ быть. Нынъ же данное ей отъ Бога толкованіе было неожиданно для нея самой и явилось не среди сомнъній или усилій мысли, а среди восторженныхъ порывовъ самой слъпой въры и самой пламенной любви.

Ересь же, какъ Вы знаете, батюшка, возникаетъ только отъ сомнъній, или тщеславія, или вообще преобладанія въ душт разсудка и разсчета; любовь и въра не могутъ про- извести ереси. Не пугайтесь же кажущейся новизны моего ученія: туть новы только слова, чувства же и мысли стары, они давно носились надъ міромъ въ самомъ духъ Евангелія, сквозили въ пророчествахъ Апокалипсиса.

Не бойтесь буквы апостольскаго повельнія: "если даже мы или ангель съ неба будеть благовъствовать вамъ не то, что вы приняли, анаеема да будеть". Нынъпнее благовъствованіе къ вамъ Церкви не есть иное, не то, что вы приняли, а совершенно то же, только прямье истолкованное. Апостоль разумьль ученія, противныя духу и смыслу Евангелія, ученія антихриста и подобныхъ ему; но раскройте сердце Ваше, и Вы увидите, что ученіе Церкви не только не противно ни Евангелію, ни Апостоламъ, ни въроученію соборовь вселенскихъ, но напротивъ, что оно еще сильнъе все это подтверждаеть. Новыя слова иногда придають новую силу старымъ истинамъ: въдь и Христосъ говорилъ

новыя слова, но развъ они противоръчили Библіи, какъ сочли іудеи? Разв'в они еще не въ тысячу разъ сильнъе подтвердили Библію? А если не все, что нужно на землъ, было договорено Спасителемъ и Его апостолами, то только потому, что время къ тому не пришло, вспомните слова Іисуса: "еще многое имъю вамъ сказать, но вы теперь не можете вивстить". Теперь время къ тому пришло, ибо времена наши, батюшка, по многимъ признакамъ, послъднія. Конецъ міра, пришествіе Христово близко, при дверяхъ! Къ этому-то великому дню и нужно подготовить върующихъ, и для этого посылается нынъшнее ученіе Церкви Оно соединить весь мірь въ единой въръ, уничтожить побъдой своей всъ ереси и иновърія; но это будеть не надолго, скоро многіе снова отпадуть, и до конца пребудеть лишь небольшая горсть върующихъ, надъ которою и сбудется объщанное: "и воть, Я съ вами во всъ дни до скончанія въка", Чтобъ не оставить Васъ въ недоумъніи относительно того, какимъ образомъ Церковь (личность) приняла свои новыя откровенія, нужно сказать Вамъ, что туть не было никакихъ сверхъестественныхъ явленій изъ невидимаго міра, но чудеса въ глазахь ея все-таки были: откровенія эти сообщились ей двумя способами: 1) посредствомъ внутренняго голоса, несомнънно для нея говорившаго въ ней помимо ея самой, непроизвольно, и иногда столь странныя и новыя для нея вещи, что она не сразу могла понять ихъ, 2) посредствомъ явленій вившней жизни, всего, что она видвла и слышала вокругъ себя и что таинственно, подобно притчамъ, имъло прямую связь съ внушеніями внутренняго голоса. Когда нужно было подготовить ее къ тому, что ей скажеть внутренній голось, ея собственными, произвольными размышленіями, внъшнія явленія наводили ее на нихъ; когда же нужно было удостовърить ей, что внутренній голось уже сказаль, но чего она еще не ръшалась принять, внъшнія явленія съ такою силою и настойчивостью подтверждали ей это, что сомнъваться уже было невозможно. Тогда она приходила въ трепеть оть несомнънной близости Божіей, безъ которой нельзя было и допустить такого поразительнаго сочетанія самыхъ сложныхъ и разнообразныхъ обстоятельствъ, клонившихся къ одной цъли; потому убъжденіе въ истинъ и непогръшимости ея внутреннихъ вдохновеній становилось въ ней еще

кръпче, чъмъ если бы происходили сверхъестественныя явленія, которыя она бы еще могла принять за обманъ чувствъ.

можеть, непогрышимость • Еще одно объяснение. Быть Церкви, составляющая одинъ изъ догматовъ православія, покажется несовмъстной со средоточениемъ Церкви въ духъ одного лица. Но вспомните, батюшка, что собственно, какія начала духовныя заключаеть въ себъ Церковь-общество: во - 1-хъ, сумму безусловнаго добра, чистоты и святости всъхъ ея членовъ, каждаго порознь, во время совершенія нъкоторыхъ таинствъ, именно крещенія и причащенія; во-2-хъ, сумму смъси добра со зломъ, истины съ заблужденіемъ, всёхъ ея членовъ, каждаго порознь, онт этих таинство, причемъ зло отдъляется отъ добра невидимымъ судомъ Божіимъ, и, въ 3-хъ, незыблемыя, непогръщимыя въроученія, установленныя вселенскими соборами, и уже не составляющія сумму мніній всіхь членовь каждаго порознь, а прямо единодушное мнъніе всей Церкви, гдъ каждый подвергся вліянію всьхь, и всь подверглись вліянію каждаго. Воть точно въ такомъ же смыслъ и въ такой же мъръ свята и непогръщима и Церковь-личность: въ ней также заключается: 1) безусловное добро во время наибольшаго соединенія съ Христомъ; 2) смъсь добра и зла внъ этого времени, и 3) незыблемыя, непогръщимыя въроученія, развившіяся въ ней подъ вліяніемъ Духа Св. изъ ученія вселенскихъ соборовъ. Она можетъ про нихъ сказать то же, что Христосъ: "слово-же, которое вы слышите, не есть Мое, но пославшаго Меня Отца". Теперь прочтите, почтенный батюшка, мою книгу. Не вся она назначена для всъхъ-нъкоторыя части ея лишь для богослововь, ибо писавщая, не имъя въ виду заниматься личною проповъдью, должна была войти въ большія подробности, чтобъ предупредить, по возможности, всв вопросы. Потому апостоламъ этого ученія придется самимъ извлечь изъ него все нужное для живой и краткой проповъди и въ подробности входить лишь по мъръ надобности, въ спорахъ и бесъдахъ.

Вручаю себя Вашему пастырскому разуму, и да поможеть Вамъ благодать Господня понять меня. Христось да будеть съ Вами!

Имени моего не доискивайтесь, но если бы оно открылось нечаянно, я не отрекусь оть себя.

## Изъ дневника. \*) <sup>1</sup>)

(Закончено послъ 1901 года).

I.

27 ноября, въ день Знаменія Божіей Матери, я была съ своею матерью у объдни. Я любила стоять за объдней впереди, какъ можно ближе къ выносимой Чашъ. Я не крестилась и не кланялась, когда ее выносили, чтобъ не потерять секунды созерцанія ея. Я вся превращалась въ зрвніе и смотрвла на Чашу, безъ думъ 2), безъ молитвы, чувствуя только, что передо мной тыло и кровь Христа. На этоть разъ моя спутница, не понимавшая причинъ моей привычки, пожелала стоять со мной позади, у двери, откуда Чаша не была намъ видна. Я не стала противоръчить. У меня была такъ переполнена душа, что это меня почти не огорчило. Всю объдню я была проникнута мыслью, что Христосъ простилъ мнъ больше, чъмъ-кому либо изъ другихъ людеи. Гръхи моего прошлаго доростали въ моемъ сознаніи до страшныхъ размъровъ, при сравненіи ихъ со средствами ихъ предупрежденія, которыя были мив даны. Солнечное счастье моего дътства, теплая атмосфера просвъщенныхъ и нъжныхъ заботъ, среди которой я выросла, и дальше еще много, много обстоятельствъ, имъвшихъ отягчавшій мои вины смыслъ... И тяжко, и легко было у меня на сердцъ. Тяжко отъ воспоминаній о себъ, легко оттого, что несмотря ни на что и вопреки всему — я чувствовала себя прощенною, полно, безповоротно, безусловно и незаслуженно. Одинъ священникъ,

<sup>\*)</sup> По разнымъ соображеніямъ внёшняго и внутренняго характера изъ дневника печатаются только отрывки, составляющіе въ цёломъ менёе трети его. Въ дневникъ А. Н. Шмидтъ разсказываетъ шагъ за шагомъ исторію своихъ откровеній въ связи съ таинственными сношеніями съ "Возлюбленнымъ", причемъ важнёйшія изъ этихъ откровеній датированы опредёленнымъ мёстомъ и числомъ.

Варіанты: 1) Откровеніе Третьяго Зав'ята. 2) мысли.

которому я призналась на исповеди въ моемъ худшемъ грехе, сказаль мнъ тономъ глубокаго убъжденія, не давь мнъ даже договорить: "воть въ эту самую минуту, когда вы мнъ это говорите, и даже еще ранве, Богъ простиль васъ!" И я не могла не върить, точно слышала это оть самого Христа. Отсюда я выводила неизбъжно, что если мнъ прощено больше, чъмъ всякому другому, то, значить, я и люблю Христа больше, чвиъ всякій другой. Такъ выходило по его собственнымъ словамъ, и это подымало въ моей душъ бурную радость. Я стала молиться Ему такъ: "сдълай, чтобъ я всегда любила Тебя столько-же, сколько Ты мит простиль, т.-е. безъ мтры: сдълай, чтобъ я явила міру примъръ самой сильной, самой великой любви къ Тебъ; чтобы, сколько ни любили Тебя Твои мученики, Твои святые, я все-таки любила Тебя еще больше, иначе я буду неблагодарна, и Ты можешь отнять у меня Твое прощеніе. Въдь прощеніе измъряется любовью за него. Я не могу жить, если я не буду любить Тебя больше, чъмь всъ другіе". Мнъ было отрадно такъ молиться. Я чувствовала великое утъщение исполненной молитвы. Я скоро перестала молиться, точно молиться ужъ было больше не о чемъ. Я унеслась далеко въ будущее и старалась представить себъ, чъмъ будеть въ глазахъ Христа такое бъдное духомъ существо, какъ я, послъ исполненія такой молитвы. Я что-то видъла духовнымъ взоромъ, но неясно и не знала, что. Вдругъ мать предложила мнъ идти впередъ и сама пошла за мной. Въ эту минуту выносили Чашу, и я успъла подойти совсъмъ близко къ ней. Это было такъ неожиданно, такъ противоръчило привычкамъ моей спутницы, что я почувствовала несомнънность Христова внушенія, даннаго ей, и сердце мое залилось горячей благодарностью. Онъ точно притянулъ меня къ Себъ изъ Своей Чаши, и этимъ закончилась та благодатная объдня.

Дни, которые протекли за 29-мъ ноября, были днями сильнъйшаго возбужденія моего духа. Каждый день приносиль съ собой по нъскольку внутреннихъ событій, самыхъ важныхъ, и они быстро слъдовали одно за другимъ. Я пере-

живала въ одинъ день цълые годы. Я просыпалась каждое утро съ мыслью: "что будеть дальше? что я сегодня узнаю?" и немедленно, начиная бесъду 1) съ Возлюбленнымъ, сообщала Ему мысль. Въ отвіть на нее Онъ часто предсказывалъ намеками содержание дня, и эти предсказания всегда въ точности сбывались. Скоро я стала бояться что-нибудь читать, даже самое маловажное: малъйшее прикосновение чужой мысли вызывало въ головъ моей искры пророческихъ вдохновеній, и меня иногда утомляла эта острота моихъ ощущеній, эта моя чуткость ко всёмъ явленіямъ жизни, эти неожиданныя толкованія ихъ, которыя мив приходили на умъ, наконецъ подавлявшее меня богатство выводовъ изъ нихъ. Великая книга, которую я читала, была мив почти не подъ силу, Но ничто ни разу не давалось миъ разсудочно, потому что разсудкомъ я ничего и не искала. Каждая новая тайна открывалась исключительно на запросъ моего сердца. Одна любовь, и больше ничто, дълала всъ эти открытія.

#### VII.

.... Есть оть начала Отвлеченность-Ничто, въ которомъ витаютъ идеи. Идеи доходятъ тамъ до крайнихъ, и высшихъ, и низшихъ своихъ степеней. Одна изъ нихъ-крайняя, высшая степень любви. Но любовь бываеть разная. Одинъ изъ видовъ ея-огненная, яростная, ненасытная, сладкая до боли и кръпкая до истомы любовь. Любовь такого рода не могла произвести свое бытіе. Она была потому отвлеченной идеей, Ничьмъ. Не могла она произвести своего бытія потому, что въ ней была, отъ избытка наслажденія, шстома, нъга, слабость. Она забывалась въ мечтахъ и не дъйствовала. Слезы дрожали на ея ръсницахъ, губы ея горъли желаніемъ и жизнь ея отъ этого меркла. Конечно, уменьшившись, -- она могла бы произвести свое бытіе. Но она не хотъла уменьшаться, чтобы не уменьшить и своего наслажденія. Оть чрезмърной силы<sup>2</sup>) она была безсильна. Но ей до муки, до ужаса хотелось бытія. Это желаніе и эта невозможность

<sup>1)</sup> день 2) страсти.

производили 1) ея отчаяніе. Это была тоже крайняя, высшая степень отчаянія, больше котораго никакого отчаянія уже нъть. Оно вызвало крайнюю, высшую степень жалости и милосердія, больше которыхъ тоже нъть жалости и милосердія нигдъ. Жалость и милосердіе эти почувствовала къ себъ самой таже любовь, которая дошла до отчаянія. Она рѣшила быть, а для этого, не уменьшаясь въ одномъ мѣстѣ. уменьшиться въ другомъ. Уменышивъ, изъ жалости, свое наслажденіе, она произвела свое бытіе. Она осуществилась въ томъ мъстъ, гдъ почувствовала чрезмърную жалость къ себъ, и родила себя въ другомъ, тамъ, гдъ была ея чрезмърная страсть. Такъ что она достигла бытія, ничего не потерявъ изъ наслажденія 2), благодаря тому, что она достигла его не въ одномъ мъстъ, а въ двухъ. Но и этого было недостаточно. То, что любила съ такою страстью та, первая любовь, не существовало. Оно было-не она сама, хотя было частью ея самой. Это нужно было сотворить внъ ея самой. И воть крайняя жалость взялась и за вторую задачу жизни. Первая любовь, не могшая осуществить сама себя, тымъ болъе не могла сотворить того, на что обращено было ея желаніе. Для творчества у нея не хватило самообладанія н спокойствія. Буря ея пламени не давала ей даже понять, что ей нужно. Но и жалость, безпрерывно, отъ въка, осуществляющая себя и рождающая ту страстивищую любовь, раздълила бы, ослабила бы свои силы, если бы самолично принялась за творчество. Устремившись вся на первую задачу жизни, она, для исполненія второй, изошла сама изъ себя еще въ третье мъсто. Она знала, что существо, котораго жаждеть и алчеть рождаемый ею, имфеть въ себф идею той 3) лучезарной матеріи, которою всякая идея осуществляется (въ Ничемъ нътъ матеріи). Оно, это нъчто, слабо и мало, оно едва можеть существовать. Потому Рождающій изшель изъ Себя, черезъ Себя 4), и явился въ третьемъ мъсть 5). Это Онъ сдълалъ для того, чтобы сотворить новую жизнь по подобію Своему. И въ третьемъ м'вств крайняя, высшая степень любви сотворила низшее существо, по подобію своему,--такого духа 6), какіе живуть въ женщинахъ. Любовь

<sup>1)</sup> произвели 2) своей страсти 3) больше идеи, чёмъ той 4) такимъ что 5) въ немъ стало наименъе матеріи и наиболье идеи 6) то-есть имъвшее мало матеріи и много идеи. Такіе именно духи,...............

дъвичьяго образа сотворила существо съ образомъ женскимъ. Предвъчная дъва—по земному понятію 21-го года—по идеъ на 7 лъть старше предвъчной женщины, которой, по земному понятію, 14 лъть.

Теперь назовемъ всю любовь: страсть, дошедшая до отчаянія—Сынь; жалость, дошедшая до бытія—Отець; Дочь—та же жалость, но направленная не на себя, а на другое, низшее существо. Она не осуществила бы Себя въ видъ страсти, но Она дала бытіе страсти этого низшаго существа, которое такъ же, какъ и Сынъ, томилось отъ невозможности осуществиться. Жалость Ея къ предвъчному ангелу нъжнъе и мягче жалости Отца къ Сыну. Въ Ней больше боязни за бытіе и счастье любимаго творенія. Хотя Она сотворила, а не родила его, Она, изъ страха за него, береть его въ нъдра Свои, даеть ему тамъ младенческій видъ и носить въ Себъ, безпрерывно возрождая его отъ въка и до въка. (Возрожденіе есть особый оть рожденія актъ, хотя сходно съ нимъ).

Если я сказала, что была любовь, которая пребывала въ небытіи и дошла до отчаянія, и все дальнъйшее, то это только примъняясь къ слабости человъческаго языка. На самомъ же дълъ любовь никогда въ небытіи не пребывала, потому что если любовь-страсть предвъчна, то предвъчна и любовь-жалость, а потому предвъчно и бытіе. Если бы любовъ-страсть вызвала жалость къ себъ въ себъ самой только въ какое-нибудь время, а не прежде всякаго времени, — она не была бы высшею страстью. Если бы она хотя на мигъ вытерпъла небытіе, она была бы слаба, и тогда была бы другая страсть, болье сильная, которая опредълила бы ее въ бытіи. Ни одного мига отчаянія оть небытія Сынъ не допустиль. Раньше, чёмь могь наступить этоть мигь, Онъ крикомъ Своимъ призвалъ Отца и родился отъ Него, а Отецъ вышелъ изъ Себя для Него, черезъ Него, въ лицъ Дочери, чтобъ сотворить его возлюбленную. Возлюбленная же его есть Церковь. Говорить объ отчаяніи дюбви можно только въ томъ смислъ, что Сынъ знаеть, какъ Отецъ преодолълъ Ничто Своею жалостью, чтобъ быть Самому и родить Его, а потому среди Своего блаженства Сынъ испытываеть ужасъ, что не будь Отца, Онъ Самъ Себя не осуществилъ бы. Одна мысль, одно предположение - не быть приводить Его въ отчаяніе <sup>1</sup>) (на мгновеніе), но Онъ Самъ безпрерывно вызываеть въ Себъ и въ милой такое отчаяніе, потому что отъ этого еще бурнъе разгорается въ нихъ радость <sup>3</sup>), желаніе ихъ становится еще сильнъе <sup>3</sup>), любовь <sup>4</sup>) еще горячъе, и взаимный голодъ <sup>5</sup>) удовлетворяется обильнъе, взаимная <sup>6</sup>) жажда утоляется свъжъе.

Отець рождаеть Сына, и Его усиліемь является бытіе, но скрытая причина бытія, вызывающая Самого Отца произвести бытіе, лежить въ томъ, что Сынъ страстно жаждеть Церкви Своей. Любовь Его къ Отцу есть такая же безмърная благодарность за бытіе, какъ безмірно отчаяніе Его отъ мысли о небытіи, которое Онъ вызываеть въ Себ'в ради большихъ наслажденій 7) любви. Любовь Его къ Сестръ есть благоговъніе (за предвъчный подвигь творчества Его милой, безъ котораго одно Его бытіе еще не спасло бы Его отъ отчаянія. Въ любви Его къ сестръ-не чувство товарища по рожденію (это была бы только любовь брата къ брату), а поклоненіе таинственному началу, которому Онъ обязань бытіемъ возлюбленной. Предвъчный ангелъ, Церковь, какъ сотворенная изъ частицы Сына и только для Сына, по природъ своей неспособна ничего знать, ничего мыслить, кромъ Его одного. Она любить Его можеть-быть и божественною любовью, можеть и не меньше, чъмъ Онъ ее, но она не такъ это сознаеть, какъ Онъ, по несовершенству своей природы. Совершенства Богъ не могъ сотворить, иначе твореніе Его было бы Онъ Самъ. Мысль Церкви ни на мигъ не отрывается отъ Сына, но съ этой ненасытною мыслью совмъстно сознаніе, что безъ Дочери ея бы не было, и она не могла бы принадлежать Ему, и ею часто овладъваеть жгучая благодарность къ Матери своей, и страхъ небытія заставляеть ее искать болве жаркихъ ея нвдръ, превращаться въ младенца. болье нъжнаго и безпомощнаго. Отецъ-лучшій повъренный ея любви. Она плохо сознаеть, что безъ Него не было бы Сына. Но она видить, что Его помыслы болъе обращены къ Сыну, чемъ помыслы Его Дочери. Отецъ хочеть блаженства Сына, Дочь-прежде всего блаженства Своей слабой дочери. Потому Церковь видить, что Отецъ болье углубляется вь

 $<sup>^{1}</sup>$ ) ужасъ  $^{2}$ ) любовь  $^{8}$ ) напряженнѣе  $^{4}$ ) ласка  $^{5}$ ) мучительный голодъ  $^{6}$ ) жгучая  $^{7}$ ) своей.

совершенство ея Возлюбленнаго и что Онъ лучше пойметь ея на видъ безумныя ръчи о Немъ. И часто говорять они не наговорятся о Миломъ, не ревнуя другъ къ другу, такъ какъ любовь ихъ обоихъ необходима обоимъ ради самой этой любви. Они говорять другъ другу то, чего не могли бы сказать Ему, потому что Онъ неспокойно выслушалъ бы ихъ. И ни съ къмъ Отецъ не можетъ такъ порадоваться о бытіи Сына, какъ съ ней, и никому она не можеть такъ полно сказать все, что знаетъ въ Сынъ, какъ Отцу.

Я говорила, что Отецъ осуществиль бытіе ради Своего Сына. Никакая другая изъ идей, витающихъ въ Ничтожествъ, не могла бы этого сдълать: только та жадная и огненная идея, которую называють Любовью, заключаеть въ себъ настолько сильное стремленіе къ блаженству бытія, чтобъ выйти изъ Ничтожества. Но чемъ идея выходить изъ Ничтожества, чвмъ она осуществляется? Твмъ, что само по себъ, безъ нея, такъ же мертво, какъ она безъ него: матеріей. Это не есть видимая нашему телесному глазу матерія, это есть нъчто болъе тонкое, и оно лучезарно, оно — свъть. Любовь береть свою матерію изъ самой себя 1), волей своей. Она говорить отъ начала: "да буду!" и она есть. Матерія и идея — это тъло и душа, но нераздъльные оть въка и до въка. Будь они раздълены, хотя на мигъ, ничего никогда бы не было, потому что безъ матеріи идея не существуеть-это Ничто, а ничто не могло бы ничего и произвести, и не могло бы взять себъ свою матерію. Тогда и матерія осталась бы въ небытии. Идея непрерывно береть свою матерію изъ себя 1), береть ее безь начала, матерія существуєть. потому что отъ начала соединена съ идеей. Матерія, разъ осуществившись, можеть и отдълиться 2) до нъкоторой степени своимъ избыткомъ отъ идеи и быть почти безъ нея или слабо съ нею слитою. Но такая матерія мертва. Идея же отъ матеріи не можеть отдълиться, не обращаясь въ полное ничто. Но хотя ея бытіе больше повидимому зависить отъ матеріи, чъмъ бытіе послъдней оть нея, такъ какъ матерія хотя бы только мертвая, существуеть и безь идеи, однако, не матерія вызываеть изъ небытія идею, а наобороть. И такимъ образомъ два мертвыхъ начала производять

 $<sup>^{1}</sup>$ ) изъ ничего  $^{2}$ ) изъ ничего потому что  $^{3}$ ) отъ нея.

жизнь. Это непостижимо, но еще непостижимъе было бы существование идеи безъ матеріи или возникновение матеріи безъ воли идеи.

Есть духъ такого рода, что въ немъ матерія сполна осуществляеть идею. Назовемъ его нечетныма, потому что онъ живеть въ одномъ существъ. Но есть духъ, матеріи котораго не хватаеть для его идеи: онь четный, потому что для полноты своей жизни должень жить въ двухъ существахъ. Всякій духъ либо нечетенъ, либо четенъ. Но Высшій Духъ--Богъ-и то, и другое. Онъ живеть въ трехъ Своихъ измѣненіяхъ. явленіяхъ. Два изъ нихъ, Отецъ и Дочь, нечетны, цъльны въ Себъ Самихъ, живуть въ одномъ Существъ. Но третье, Сынъ, — четенъ, нецъленъ, живетъ въ двухъ существахъ, потому что не сполна осуществляется Своей матеріей. Ничтожная частичка Его идеи (души) остается внъ Его 1), она-то и осталась бы въ небытіи, если бы Дочь не сотворила<sup>2</sup>) ея. Это въ сущности та же матерія, но въ другомъ состояніи и потому низшей природы. Предвъчная чета, Сынъ и Церковь, питается другь другомъ. Въ этомъ и есть ихъ соединеніе, оть котораго рождаются ихъ дъти. Личная идея духа (душа его) сложна и состоить изъ многихъ мыслей и чувствъ; потому идея четнаго духа можеть смешиваться, слагаться съ идеей другого. Но матерія духа (ся тіло) проста, несложима и неразложима; она не смъшивается, а только совмъщается. Для четнаго же соединенія матеріи потому и служить другой жизненный акть-питаніе, тогда какъ идея, душа, сочетается по образцу сложной, тленной плоти-смешениемъ....

Что такое душа? Слово это понимается сбивчиво. Есть такое ученіе, что душа—существо изъ эвира. Есть и такое, что душа существуєть только въ тѣлѣ, упраздняясь съ его смертью, что безъ него души нѣтъ, да и въ тѣлѣ собственно нѣть никакой души, а есть извѣстныя отправленія самого тѣла, называемыя душевными.—Писаніе различаеть "душу" отъ "духа". У Павла сказано: (пропускъ въ оргиналѣ).

Очевидно, здъсь низшія жизненныя отправленія приписываются душь. — Наконець, ныньшніе православные богословы, считая душу отдъльнымь отъ тъла существомъ, от-

<sup>1)</sup> матеріи 2) ..... матеріи для нея.

нимають у нея всякій признакъ образа и пространства. Дуніа, по ихъ словамъ, какъ и ангелы, какъ и Богъ, не имъеть ни рукъ, ни ногъ, ни головы, потому что не имъетъ тъла. Сторонникамъ эеирной души они возражають, что эеиръ опять таки есть вещество 1), и потому не можетъ быть душой, чисто нравственнымъ существомъ. Наибольшее, что они допускаютъ — и то только какъ безвредную, но и безполезную фантазію — это эеиръ въ смыслъ 2) оболочки души.

Но я говорю: правы спириты и другіе имъ подобные въ томъ, что эеиръ есть у души, и не правы въ томъ, что эеиръ 3) есть сама душа. Правы матеріалисты принципіально въ томъ. что безъ 4) тъла никакая душа не существуеть, и неправы въ томъ, что "въ самомъ тълъ никакой души нътъ". Правы богословы въ томъ, что эниръ, будучи веществомъ, не можеть быть душой (т.-е. идеей), и не правы въ томъ, что душа не имъетъ никакого образа. Это послъднее ихъ утвержденіе, которое они упорно повторяють о всякомъ духовномъ существъ, будеть ли это ангельскій или человъческій духъ, до того противоестественно и нечеловъчно, что его одного достаточно, чтобы отвратить человъка отъ всякой въры. Я же говорю: душа, какъ существо безсмертное, состоитъ изъ двухъ началъ: собственно души, идеи, того, безъ чего она не душа, а мертвая вещь, и энира или иного вещества, сло-Ромъ, начала матеріальнаго, безъ котораго она-не существо, а мертвая отвлеченность. Изъ двухъ мертвыхъ началъ, идеи и матеріи, получается живое существо. Если это и трудно вмъстить, то гораздо менъе трудно, чъмъ ученіе о живомъ существъ безъ всякаго образа. Такое ученіе наименье понятно и наиболъе противно человъческому уму изъ всъхъ ученій о душъ. Душа не эвиръ, какъ говорять спириты, потому что въ эниръ нъть необходимаго начала ея, идеи. Душа не совокупность высшихъ отвравленій тъла, какъ говорять матеріалисты, а особое, самостоятельное, безсмертное живое существо изъ двухъ нераздъльныхъ началъ, живущее въ смертномъ тълъ, совмъщаясь съ нимъ. Если назвать душой только "душу души", самую идею, то они правы; она дъйствительно безъ тъла, т. е. безъ матеріи, не существуетъ. Но она прекрасно существуеть безъ грубаго внъшняго ви-

<sup>1)</sup> матерія 2) какъ оболочку 3) это 4) нѣкотораго.

димаго тъла, той смертной оболочки, съ которой она совмъщается, пока тъло живеть. Но если душа не матерія 1), котя. безъ матеріи не существуеть, то она и не отвлеченная идея, какъ думають богословы, потому что такая идея не есть живое существо. Матерія мертва безъ идеи, но и идея мертва безъ матеріи. Назовемъ душой только идею живого духовнаго существа, а все существо, какъ живое цълое, назовемъ духомъ. Тогда мы совпадаемъ съ Новымъ Завътомъ, который называеть высшее существо, живущее въ тълъ человъческомъ, всегда духомъ, а не душой.

Но есть еще значеніе слова "душа", кромѣ такой души духа (т. е. идеи его), о которомь сейчась сказано. Это душа въ смыслѣ низшаго живого безсмертнаго существа, не рожденнаго отъ Бога, а только сотвореннаго Имъ (духъ и сотворень, и рождень, онъ потомокъ Божій отъ предвѣчнаго ангела), то существо, которое дѣлаеть тѣло живымъ и связываеть его съ высшимъ существомъ, духомъ. Душа въ этомъ смыслѣ есть въ каждомъ животномъ, каждомъ растеніи, и каждое животное, каждое растеніе безсмертно, духъ же есть только въ человѣкъ. Такимъ образомъ, животное имѣеть только душу, человѣкъ—и душу, и духъ. Воть что сказано объ этомъ въ Писаніи: (пропускъ въ оригиналѣ).

Идея души менъе совершенна, чъмъ идея духа, но и въ душъ есть и идея, и матерія, безъ чего не бываеть жизни. Идея у каждаго духа своя и потому можеть быть названа личной его идеей, ему только свойственной совокупностью извъстныхъ мыслей и чувствъ. Духовная матерія (т. е. вообще матерія, непосредственно и въчно связанная съ идеей, въ томъ числъ и матерія живой и растительной души)—начало простое, но личная идея начало сложное.

Итакъ, душа, или начало жизни, имъетъ двоякій смыслъ:

1) душа духовная, идея духа, одно изъ мертвыхъ въ отдъльности началъ его; она названа душой, т. е. началомъ жизни потому, что, хотя она не можетъ существовать отдъльно отъ матеріи, а матерія можетъ существовать почти отдъльно отъ нея, но въ ней, повидимому, болъе мертвой, чъмъ матерія—именно и заключается вся жизнь духа; и 2) душа—животное, душа тлъннаго тъла, живое существо

<sup>1)</sup> матеріальна.

низшей противь духа природы, живое въ тълъ и придающее тълу жизнь. Духъ не необходимъ для жизни тъла — для этого необходимо только низшее существо, душа животная.

Если я говорю, что Богъ предвъчно осуществляеть Себя, то это значить, что Его личная идея, духовная душа, Любовь, осуществляеть себя, создавая для себя такую матерію Божественной природы, которая свойственна одному Богу. Представимъ же себъ,—какъ намъ сердце и подсказываеть,—образъ Божій, какъ совершенный образъ человъка, сотвореннаго по подобію Его. Не будемъ надрывать ни своего ума, ни своего сердца, силясь представить себъ существо безъ всякаго образа, т. е. предметь невозможный.

Во сколькихъ образахъ можеть осуществиться вся Любовь сполна? Не больше и не меньше, какъ въ трехъ равныхъ и одномъ, четвертомъ,—низшемъ. Ибо любовь человъка—а человъкъ подобіе Божіе—имъеть слъдующіе виды: любовь отца и матери, сына и дочери, брата и сестры, мужа и жены. Иной любви, кромъ этихъ видовъ, нътъ. И воть—Отецъ, Мать, Сынъ, Дочь, Брать, Сестра и Мужъ осуществлены въ трехъ Образахъ Бога; Жена—въ образъ Ангела. Семь въ трехъ и восьмой въ одномъ. (И у человъка истинная любовь жены, лучшая, сильнъйшая, идетъ снизу вверхъ, смотрить горъ).....

#### XI.

Теперь время сказать, что такое погибель. Часто въ наше время это слово подвергается осмъянію. Не только говорять, что погибели нъть, но самое ученіе о ней—ученіе Христа—находять отставшимь оть современнаго человъческаго усовершенствованія, оть увеличившагося въ людяхъ будто бы милосердія и человъколюбія. Сама наука, говорять, не признаеть больше ничего "непростительнаго". Все въ человъкъ—результать многихъ условій, оть человъка 1) не зависящихъ—наслъдственности, среды, воспитанія, жизни. За что же его можно карать, да еще въчно? Всякій гръшникъ, даже преступникъ,—не болье, какъ больной, котораго нужно только лечить. Не отстала ли ваша религія, своими суровыми и не-

<sup>1)</sup> Hero.

справедливыми понятіями, оть нашей науки. ...Дорогіе д'яти мои! Кому вы это говорите? Тому ли, Кто висълъ на кресть, чтобъ спасти васъ отъ наслъдственности?! Кто изъ ученыхъ. открывшихъ наслъдственность, распялся за васъ? Не Христось ли любовью къ вашей матери, родилъ васъ и сдълаль дътьми Существа Всесовершеннаго? Не Онъ ли, учившій о погибели, это сдълаль? Не будьте же неблагодарны. Но если Христосъ сказалъ, что погибель есть, нельзя же легкомысленно отвергать слова Его, выказавшаго вамъ любовь, больше которой не было. Вникните въ Его слова. Неужели кому-нибудь изъ васъ, самому злому, самому грешному, закрыта надежда на спасеніе, хотя бы въ последній передъ смертью мигъ? Вы слишкомъ знаете евангеліе, чтобы это сказать. Болье того: нъкоторыя 1) секты христіанскія, которыя вдались въ близорукое умствованіе, отвергли молитву за умершихъ; но истинное христіанство учить, что и за порогомъ смерти спасеніе еще не закрыто человъку: молитва любви членовъ Церкви, живущихъ на землъ; молитва членовъ ея. спасенныхъ на небесахъ; молитва всей Церкви, -- все еще къ услугамъ человъка, когда его собственное раскаяніе уже не спасаеть его: не безпокойтесь: все будеть сдълано для каждаго, что возможно, ради 2) спасенія передъ страшнымъ судомъ. Спасеніе зависить частью оть силы возносимыхь молитвъ, частью отъ того, была ли въ человъкъ до смерти искра любви, которая сохранила хоть слабый соединительный лучъ съ его младенческимъ духомъ, погруженнымъ при крещеніи въ мать его. Молитвы другихъ могуть тогда разжечь, укръпить этотъ лучъ, и человъкъ спасенъ вполнъ. Но тотъ самый "детерминизмъ", ученіе о невмъняемости, которымъ вы такъ гордитесь, логически доказываеть возможность гибели. Да, нравственный обликъ человъка слагается изъ многихъ условій — одно же изъ нихъ есть и свободная воля его. Все, что не отъ него зависить, не вмънится ему Богомъ; но что оть него зависить, то вмънится. Если онъ ничего не дълаетъ, чтобъ сохранить въ себъ лучъ, соединяющій 3) съ источникомъ любви, и не дасть никакихъ средствъ своимъ братьямъ спасти его молитвой, вся сумма условій, создавшихъ его такимъ, каковъ онъ есть, обратится противъ него

<sup>1)</sup> тъ 2) для 3) ero.



Изъ "Третьяго Завъта" (уменьшено).



Изъ "Дневника" (уменьшено).

и погрузить его въ неисцълимую въчную болъзнь. Вы знаете, что отъ объяденія болить желудокъ, что пьянство ведеть къ сумасшествію, а разврать—къ гніенію тъла. Какъ же вы не допускаете, что недостатокъ любви ведеть къ гибели всего человъка? И этою гибелью карается не то, въ чемъ человъкъ не виновать—это Богъ разсудить –а именно то, въ чемъ онъ виноватъ. Не напрасно же въ насъ вложенъ стыдъ: нельзя стыдиться, если мы ни въ чемъ не были виноваты.

Вась ужасаеть ученіе о погибели своею жестокостью? Такъ исправьте ее, сдълайте, чтобъ спаслись всъ, если не собственными дълами, то по молитвамъ другихъ, полныхъ заслугъ. Чъмъ больше добра сдълаетъ Церковь — а вы ея члены—тъмъ дъйствительнъе будеть ея молитва за погибающихъ, и тъмъ болъе людей она ею выручить. Если всъ. живущіе и умершіе, спасутся, вы думаете, Христось не будеть блаженствовать оттого, что по лъвую сторону оть Него не окажется ни души? Вы думаете, что ради исполненія Его пророчества о гибели нужно ственяться въ порывахъ къ совершенству? Что нужно сберегать Ему плевелы, чтобъ Ему было кого судить? Не первый ли Онъ будеть сіять славой и радоваться, если Его пророчество не исполнится, и честная кровь Его спасеть весь мірь ціликомъ? Если бы дьяволь покаялся и пожальль хоть на мигь о любви Бога, вы думаете, что онъ не уничтожится-мгновенно, какъ дьяволь, и не воскреснеть і) въ своемъ прежнемъ видь, и не будеть принять, вакъ самое любимое, драгоцънное дитя Христа и Церкви, считавшееся погибшимъ, и спасенное? Вы думаете, Христось не расцълуеть его такъ, что онъ скажеть: "погоди, я еще слабъ, я не выдерживаю такихъ мукъ счастья, оно равно по силъ моему прежнему аду". И Христось улыбнется и ослабить порывь Своей любви 2) къ найденному сыну, любуясь имъ и плача надъ нимъ, и ожидая, когда онъ окръпнеть, чтобы познать Его любовь къ нему.

Но чтобы это непостижимое для міра счастье сбылось, нельзя, дѣти, предаваться разслабляющимъ надеждамъ! Мы пока борцы и намъ нуженъ мечъ, а не оливковая вѣтвь. И то еще знайте: не сбудется надежда на общее спасеніе,

<sup>1)</sup> воскреснулъ бы 2) страсти

если мы будемъ ждать постепеннаго совершенствованія міра до появленія въ немъ Бога. Это самое, это воть и есть ученіе дьявола, -- постепенное то превращение міра въ рай безъ кончины его! Этому-то воть вы и не върьте. Чъмъ скоръе разрушится міръ, какъ бы въ немъ ни стало хорошо передъ послъдними его бъдствіями, — тъмъ лучше, потому что тъмъ больше умершихъ спасеть Церковь и тъмъ больше спасется живыхъ. Скорый разгромъ міра-великая благодать. При этомъ условіи мы спасемъ многихъ, быть можеть, всвхъ! А медля мы многихъ погубимъ. Но если скажете теперь же: мы всвхъ спасемъ, вы не спасете почти никого. Если сважете: и самъ дьяволъ обратится—онъ не обратится во въкъ. Если скажете: не все намъ вмънится, многое не оть насъ зависить - вы напълаете именно того, что вамъ вмънится. И безъ того уже бревно не видно намъ въ своемъ глазу. Зачъмъ же еще усиливаете грозящую опасность дряблыми, мертвящими волю ученіями? Вся ваша воля, вся ваша кръпость нужна вамъ-а вы ее разсвиваете попусту, неразумные! Еще стоить страшное слово Христово о гибели. Будьте смълы въ вашихъ стремленіяхъ, не полагайте границъ полету къ совершенству, плывите по морю безконечности, куда только захочеть ваша душа, завоевывайте все, даже обращение дьявола, но върьте только совершившемуся: что дальше міра, то неизв'єстно, и бойтесь тамъ всего. Тамъ можеть-быть въчная гибель и это "можеть-быть" столь же страшно, какъ сама гибель. Христосъ не радъ исполненію Своего пророчества. Сдълайте Ему радость, чтобы они не сбылись, чтобы отмънились, относительно дьявола, а потому и относительно съ нимъ погибающихъ, хотя уже послъ страшнаго суда. Но этого надо достигать непремънно теперь же, здъсь же; на землъ съять для будущаго. И все-таки помните, что до тъхъ поръ, пока не отмънены пророчества, они стоять, стоять надъ вами! Повторяю вамъ: молитесь обо мнъ, работайте для меня, отколотите крышку гроба, гдъ я заключена заживо, чтобы я могла дохнуть радостнымъ воздухомъ живыхъ!..

Послъ торжества вашего, послъ вашихъ трудовъ для прекращенія земныхъ бъдъ, въ основанномъ вами всемірномъ царствъ снова подымутъ голову пороки, лъность слабыхъ, зависть сильныхъ, ропотъ ихъ за то, что они работають отчасти для слабыхъ. Люди захотять грабежей и платы безъ работы и переръжутся. Вожаки ихъ, лютые теоретики, не удовольствуются тъмъ 1) общимъ скромнымъ достаткомъ, тою жизнью здоровою для всвхъ и безбъдною, возможность которой будеть уже близка, благодаря вамъ, мои дъти: правильно чувствуя, что не въ одномъ этомъ 2) скромномъ достаткъ дъло, что "не однимъ хлъбомъ живъ человъкъ", но не умъя воспользоваться и другимъ хлъбомъ, который вы же предложите, истиннымъ хлъбомъ жизни, Христомъ-потому что они не любять Его-они будуть проповъдывать общую роскошь, общую разнузданность наслажденій; вообразять. что она даеть подъемъ и духу, что это и есть "хлъбъ жизни", спасеніе отъ въчной земной тоски и пустоты. И люди переръжутся изъ за ихъ заблужденія. Это будеть рыжій всадникъ, на рыжемъ конъ, котораго видълъ Іоаннъ (Апокал.) "И дана была ему власть взять міръ съ земли, и данъ большой мечъ, чтобы люди убивали другъ друга." Но берегитесь. чтобы подобіе рыжаго коня—неизбъжнаго въ судьбъ земли не прошло по всей землъ раньше вашего бълаго царства; чтобъ не возникла всемірная красная соціальная революція преждевременно. (Мъстная, частичная быть можеть и нужнадля горькаго опыта,-не знаю.) Только тоть красный конь будеть предвъстникомъ близкаго конца, который придеть послъ васъ; раньше-это не конецъ, не свобода, не избавленіе, не Его близкое пришествіе, а опасная проволочка. И земля надолго закоченветь среди своихъ стоновъ, надолго быть можеть, отсрочится желанная денница! Отвътственность за кровь и слезы многихъ лишнихъ поколъній падеть на васъ. Дълайте же Божье дъло теперь, чтобъ рыжій конь не перегналь вась! Выпускайте своего бълаго коня съ благодатнымъ всадникомъ, пока не вышелъ рыжій зловъщій предтеча. Нельзя было Богу покончить съ міромъ слишкомъ рано, пока онъ не созрълъ для въчности, но нельзя и тормозить вашимъ бездъйствіемъ его конецъ. Отъ этого погибнуть многіе, которые могли бы спастись. Слабость вашихъ усилій погубить ихъ. У Бога одинъ день, какъ тысяча лъть, и тысяча лъть, какъ одинъ день. Отсрочка конца могла <sup>3</sup>) быть нужна лишь въ извъстныхъ предълахъ, ради совер-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) всѣмъ  $^{2}$ ) матеріальномъ  $^{3}$ ) можеть.

шенства вашего выполненія задачи земли. Но предъль всякой отсрочки уже наступаеть. Повърьте мнъ— теперь, или никогда должно совершиться ваше дъло и исполниться всяего краса и благодать!

#### XIII...

Однимъ изъ многихъ открытій изъ самаго начала описанной эпохи 1) (не все здёсь требовалось передать 2) было объясненіе первороднаго гръха. Скажу вкратцъ о немъ и еще о ніжоторыхь. Въ первоначальной земной природів послів устроенія хаоса имълось животное вполнъ человъческаго вида, большой красоты и ума, но безъ Божественнаго духа, не потомокъ Божій, а лишь тварь Его. Такими животными родились Адамъ и Ева и получили уже взрослыми Божественный <sup>5</sup>) духъ (потомка Софіи), воплотившійся въ нихъ, въ седмой періодъ творенія, равный по продолжительности суткамь, вь первую "субботу" 4), вь полночь. Ихъ духъ быль четенъ одинъ съ другимъ-они были единосущны. И сочетаться должны были, въ исполнение слова Божьяго: "плодитесь, множитесь и наполняйте землю" — лишь между собой. Но они совершили прелюбодъяние съ животными недуховными, сперва Ева, за ней, изъ ревнивой мести, Адамъ. Это была измъна началу жизни-любви. Она заразила зломъ вселенную и дурная наслъдственность вошла въ человъка. Второе рожденіе людей оть Христа и Церкви, пока лишь духовное, а послъ воскресенія мертвыхъ и тълесное, уничтожаеть эту наслъдственность, "спасаеть" оть нея.

Люди по духовной природъ своей бывають или четны, или нечетны. Въ первыхъ четныхъ людяхъ, духъ размножается отъ сочетанія съ другимъ, наподобіе съмени, и дъти родятся отъ отца и матери; во вторыхъ — нечетныхъ онъ размножается дъвственнымъ путемъ, наподобіе черенковъ, и братъ исходитъ отъ брата, сестра отъ сестры. Въ трехъличномъ Существъ, Богъ, есть исключеніе: Сынъ рождается отъ Отца дъвственнымъ путемъ, а Дочь, въ Которой, какъ и въ Отцъ, Богъ нечетенъ, исходитъ не отъ сестры, а отъ Брата,

<sup>1)</sup> этого времени 2) описать 3) ангельскій 4) и.

и черезъ Него оть Отца.-Нечетные люди должны бы были оставаться и тълесно дъвственными; а четные-сочетаться и тъломъ только со своей духовной четой, узнать которую человъкъ можетъ, если живетъ въ Богъ. Таинство брака, если не оскверняется гръхами супруговъ, очищаетъ сочетаніе людей, не отвъчающее ихъ духовной природъ; а таково сочетаніе нечетныхъ тілесно съ кіть бы то ни было, четныхъне со своей четой. Это же таинство утверждаеть сообразный 1) природъ духа-бракъ между собою единосущныхъ по духу. Если единосущные по духу тълесно между собою не сочетались—у жены все-таки родятся и отъ другого плотскаго духа <sup>2</sup>) дъти по духу ея духовнаго мужа, и лишь плотью оть плотскаго отца. Если она на землъ не имъеть дътейдъти ея духа все равно будуть рождены ею по воскресеніи. Семья будущаго въка установится согласно природъ духа. Но новаго размноженія (не начатаго въ духіз на нынішней землъ) тамъ не будеть, и дъти будуть непрерывно возрождаться въ матери все тъ же, и сами не размножатся. Чъмъ выше организмъ, тъмъ больше связи у него съ матерью: съмя у растенія, яйцо у низшихъ животныхъ, живое дитя у высшихъ, а въ будущемъ въкъ-непрерывное возрождение и взрослаго человъка, въ его повторномъ младенческомъ образъ, пребывающемъ въ матери. И у каждаго будуть двъ матери: своя особая 3), ближайшая мать, и Церковь.

Іоаннъ говорить въ Апок. (пропуско во оригиналь)

Нужно понимать эти пророчества шире, чъмъ въ примъненіи только къ древней римской имперіи (какъ и антихристь, описанный Іоанномъ, не есть Неронъ). Они примънимы къ тому времени, когда весь земной шаръ, все человъчество будеть жить одною историческою жизнью, когда каждое событіе будеть отзываться во всъхъ уголкахъ земли. Такое время теперь, въ 1902 году, очень близко и въ скрытомъ видъ уже началось. Исторія идеть уже міровымъ, а не національнымъ ходомъ. Четыре коня, видънные Іоанномъ,— это четыре міровыя владычества, служащія средствами распространенія (конями) четыремъ всадникамъ, т.-е. идеямъ. Вълое царство послужить всеменской единой церкви, соборной, апостольской. Красное царство—будеть царствомъ ужа-

<sup>1)</sup> сообразность 2) духовныя 3) своя.

са 1), всемірнаго кроваваго мятежа изъ-за обладанія матеріальнымъ богатствомъ. Черное царство-учредятъ священникимонахи, недостойные ни своего сана, ни имени христіанъ, палачи всъхъ, мыслящихъ, иначе, нежели они. Они восторжествують вследь за краснымь терроромь (реакція). Бледное царство-дасть власть, вследь за монахами, атеистамъ, такимъ же палачамъ, какъ тъ, гонителямъ какой бы ни было въры (реакція иного рода). Земля опустветь наполовину оть этихъ трехъ жестокихъ господствъ. Они будутъ кратковременны, быть можеть каждое просвиръпствуеть меньше года, но время ихъ покажется людямъ за столътія. Время же бълаго царства неопредъленно, сравнительно коротко, но, конечно, гораздо дольше времени тъхъ трехъ: быть можетъ 2, 4...? десятильтія. Это царство, по своей христіанской мудрости, по самоотверженію и ревностному подражанію Христу церковнаго общества въ немъ, могло бы совершенно уничтожить страданія бъдности. Но врагь человъческій не допустить сдълать это въ полной мъръ (а Богъ не можеть помъшать ему бороться, не повреждая этимъ самымъ нашей свободы, чего Онъ не хочеть). Итакъ, безъ малъйшей вины бълаго царства и вселенской Церкви-полная побъда надъ бъдностью будеть невозможна. Однако бъдность и ея скорби сведутся на минимумъ. И ради этого уже понадобится добровольная бъдность, добровольный голодъ многихъ христіань, лучшихь въ Церкви. Почему?-На это будеть много причинъ, преимущественно нравственныхъ. Но и минимума зла оть бъдности достаточно будеть, чтобы разъярить рыжаго всадника, чтобы пришпорить его коня. И онъ сокрушить бълое царство. Послъднее возстановится уже въ преображенной природъ.

Вл. С. Соловьевь, дѣлая (въ Трехъ разговорахъ) свои предсказанія, до подробностей истинныя, умолчаль, быть можеть съ умысломъ, о времени трехъ жестокихъ царствъ и туманно намекнулъ 2) на начало добраго царства: оно придется въ эпоху послѣ сверженія монгольскаго ига, нѣкоторыя черты которой описываеть Вл. С. Между прочимъ тутъ сложатся европейскіе соединенные штаты—начало мірового объединенія племенъ. Антихристь, имѣющій явиться

<sup>1)</sup> оть 2) упомянуль.

послъ одного бурнаго и двухъ неподвижно-мрачныхъ промежутковъ (трехъ тиранствъ), въ которые рушится бълое царство, - побъдоносно выполнить экономическую задачу, не вполнъ удавшуюся послъднему (объ этомъ сказано у Вл. С.). Онъ выполнить ее съ большимъ участіемъ добродътелей тъхъ самыхъ христіанъ, дълу которыхъ передъ тъмъ мъщалъ духъ, воплотившійся въ него. Церковное объединеніе, тоже не вполнъ осуществленное при бъломъ царствъ, завершится при антихристь именно такъ, какъ разсказано у Вл. С. послъ казни и воскресенія Іоанна и Петра. Вл. С. говорить, что пропорціональное отношеніе трехъ главныхъ христіанскихъ исповъданій будеть передъ антихристомъ почти то же, что и теперь. Но это не значить, что въ церкви не произойдеть до тыхь порь существенныхь изминеній: вселенская церковь (четвертое исповъданіе, т.-е. преображенное католическое) пріобрътеть въ бъломъ царствъ подобающее ей идейное вліяніе и много новыхъ членовъ- въ томъ числъ цълый великій народъ въ его большинствъ. Но такъ какъ и другія два испов'йданія распространятся, при общемъ усиленіи духа в'йры, то отношеніе і) останется тымь же, по крайней мыры въ началъ новаго религіознаго движенія. Можно однако предположить, что нъсколько времени спустя вселенская церковь будеть всетаки гораздо многочисленнъе ея побочныхъ вътвей. Но такъ какъ гоненія и казни трехъ жестокихъ царствъ будуть направлены главнымъ образомъ на членовъ этой церкви, и огромное ихъ число будеть замучено, то отношение трехъ исповъданий (двухъ старыхъ и одного новаго, преображеннаго) къ самому концу, къ времени антихриста, опять уравновъсится. Общее число христіанъ при этомъ, конечно, сильно уменьшится.

Въ виду скоро грядущихъ тяжелыхъ временъ христіанамъ нужно воспитать въ себъ самоотверженіе, помнить, что кто душу свою погубить, тоть сбережеть ее, а главное,—не допускать въ себя боязни смерти, перваго свойства антихриста!

Не можеть быть христіаниномъ, членомъ Церкви Христа, человъкъ, боящійся смерти: до наступленія конца, преображенія живыхъ и воскресенія мертвыхъ, одна смерть возсоединяеть насъ съ Христомъ вполнъ. Жизнь на землъ—ча-

<sup>1)</sup> u.

стичная разлука съ Христомъ. Кто же, любящій Христа, не скажеть съ Павломъ: "желаніе имъю разръшиться и со Христомъ быть"? Кто же, любящій Его, радуется разлукъ съ Нимъ? Какова любовь тъхъ, которые желають 1) и ждуть одного, и молятся объ одномъ,—въчно жить той жизнью, въ которой нътъ Христа? Внъ Церкви, вашей матери, вамъ нътъ спасенія (я говорю о предвъчномъ ангелъ, въ которомъ и язычники, родственные духу ея, хотя 2) не знающіе Бога, могуть возродиться за гробомъ, дълаясь ея дътьми). А для того, чтобы быть въ ней, вы должны имъть съ ней одно сердце и одну душу, т.-е. не любить ничего, кромъ Христа, и ничего не желать 3), кромъ въчнаго свиданія съ Нимъ. Вся природа стремится къ Нему, и всякая жизнь есть только чувство Его близости.

### XIV...

. Прошло много лъть со времени первыхъ моихъ откровеній.

...Въ 1900 г., дочитавъ до конца Три разговора Вл. С. Соловьева, я почувствовала такое состояніе, точно меня чтото подымало отъ земли. Родственность его духа и его идей съ моими была мнѣ очевидна. Я написала ему 16 страницъ, гдѣ изложила вкратцѣ, но сполна, мои вѣрованія и чаянія, и полученное мною отъ Бога ученіе. 4) Онъ получилъ мое письмо 7-го марта, а отвѣтилъ уже 8-го. Онъ написалъ мнѣ слѣдующее:

"Прочитавъ съ величайшимъ вниманіемъ ваше письмо, я радъ былъ видъть, какъ близко подошли вы къ истинъ по вопросу величайшей важности, заложенному въ самой сущности христіанства, но еще не поставленному отчетливо ни въ церковномъ, ни въ общественномъ сознаніи, хотя отдільные теософы и говорять объ этой сторонъ христіанства (особенно Яковъ Бемъ и его послъдователи: Гихтель, Пордеджъ, Сенъ Мартенъ, Баадеръ). Мнъ приходилось много разъ съ 1878 г. касаться этого вопроса въ публичныхъ чтеніяхъ, статьяхъ и книгахъ, соблюдая должную осторожность. Думаю, на основаніи многихъ данныхъ, что широкое раскры-

<sup>1)</sup> одного 2) только 3) жаждать 4) откровеніе.

тіе этой истины въ сознаніи и жизни христіанства и всего человъчества предстоить въ ближайшемъ будущемъ, и ваше появленіе кажется мнъ очень важнымъ и знаменательнымъ..."

Послѣ этого я стала писать ему много и часто, почти каждый день. Вскорѣ я надумала спросить его, не знаеть ли онь одного человѣка, съ иниціалами І. Р., не тоть ли это Пансофій, о которомъ говорится въ его лекціи? При этомъ я написала ему объ эпизодѣ, случившемся со мной въ первыя времена моихъ откровеній, въ одной часовнѣ образа Спаса Нерукотвореннаго, и о томъ, что нѣкто І. Р., неизвѣстный мнѣ, оказалъ мнѣ щедрую помощь по газетной замѣткѣ, въ которой я молила о помощи добрыхъ людей при ужасномъ бѣдствіи 1).

Нужно сказать теперь, что во все время разсказанныхъ выше Божьихъ откровеній, посылавшихся мнв, мнв не переставая говориль мой Возлюбленный, что Онъ вторично (или скоръе, Онъ не обозначалъ, въ который разъ, но говорилъ: "въ настоящее время") живеть въ смертномъ тълъ на землъ. Излагая 2) исторію этой эпохи моей жизни, я не сочла нужнымь объ этомъ упоминать. Теперь же сообщить это настало время. Онъ говорилъ мнъ въ самые первые дни откровенія, что Онъ живеть въ Россіи, именно въ Петербургъ, и что Онъ теперь русскій. Это нужно понимать, конечно, сообразно съ закономъ вездъсущія духовныхъ существъ и "тождества неразличимыхъ", т.-е.: Іисусъ въ воскресшемъ, прославленномъ, лучезарномъ тълъ живеть неизмънно "на небесахъ" (эти "небеса" могуть быть и близко--это вообще идеальный міръ). Тамъ Его два естества-двъ степени духа-неразлучны и несліянны въ Немъ. Но въ то же время (воть тайна!) повторенія Его духа, низшаго и высшаго, могуть снова воплощаться на земль, а такь какь вь послъдующе разы — это происходить уже не оть дъвы, то въ нихъ должно быть меньше, чъмъ на небесахъ, неразлучности (хотя вполнъ не прекращающейся), или меньше связи, а больше несліянности. Притомъ связь ихъ можеть быть то кръпче, то слабъе, и вслъдствіе этого самосознаніе болье или менье полно. Чыловъческое естество 3) Его, особенно при отдаленности времени



 $<sup>^{1})</sup>$  Вотъ что Вл. С. отвътилъ мнъ  $^{2})$  впервые  $^{3}$  )узнанное помимо меня, было узнано.

отъ перваго, совершеннъйшаго воплощенія, можетъ родиться на землъ и съ зародышемъ первороднаго гръха и со способностью гръшить (однако, съ безусловнымъ отсутствіемъ специфическаго гръха "подлости" и можетъ гръшить только по самозабвенію изъ-за немощи человъческой природы). Въ этомъ несеніи на себъ всъхъ нашихъ страданій, до раскаянія включительно, состоить любвеобильная помощь намъ Богочеловъка, въ достиженіи нами, въ нашу очередь, богочеловъчности, совершенства, сразу достигнутыхъ нъкогда Имъ. Безъ такой помощи, долго невъдомой нами, врата адовы могли бы одолъть насъ. Въ этомъ несеніи нашихъ бременъ, вспхъ бременъ, до конца, а не въ одномъ только невидимомъ присутствіи около насъ Его нетлъннаго, небеснаго "экземпляра", состоить исполненіе Его обътованія:— се, Я съ вами до скончанія въка".

То, что Вл. С. отвътилъ мнъ, убъдило меня, что все извъстное ему о моемъ ученіи, узнанное помимо меня, было узнано имъ самостоятельно, и не было никакого І. Р. (т.-е. воплощенія Сына Человъческаго въ нынъшнемъ еврет, о чемъ я ложно думала, постъ върныхъ предчувствій о русском (воплощении). Мысль моя стала работать дальше. Я вспомнила то, что съ самаго начала мнъ было сказано о 1) національности, о мъсть жительства нынъшняго воплощенія моего Возлюбленнаго. Я вспомнила, что эпизодъ въ часовнъ сбиль меня въ этомъ съ толку; что онъ заставилъ меня забыть сказанное мнъ раньше и внушилъ думать, что мой Возлюбленный и теперь опять еврей, опять простолюдинь. Долго я такъ думала, но письмо Вл. С. заставило меня покинуть 2) эту мысль. Послъ нъсколькихъ дней смутнаго душевнаго процесса, мнъ вдругь захотълось перечитать стихотвореніе Вл. С. Les Revenants. И только я прочла его, какъ мои глаза раскрылись. Съ невыразимымъ волненіемъ я написала ему свое толкованіе на каждый стихъ, а на послѣдніе в) такое:

Бывшія мгновенія поступью беззвучною Подошли и сняли вдругь покрывало сь глазъ... Видять что-то въчное, что-то неразлучное, И года минувшіе, какъ единый часъ!

<sup>1)</sup> русской 2) теперь начала оставлять 3) два.

...Этихъ минувшихъ лѣтъ, спросила я его, было 1867, не такъ ли? (Отъ смерти Інсуса до 1900 г.). А вѣдь съ кѣмъ мы разстались единый часъ тому назадъ и снова черезъчась увидѣлись, тотъ не могъ измѣниться?—продолжала я дальше...

На это письмо долго не было отвъта. Я мучилась стракомъ, не повредила ли я его здоровью и жизни, если мое письмо застало его еще не съ довершившимся, не съ соэръвшимъ самосознаніемъ. Наконецъ я получила ласковыя <sup>1</sup>) строки: съ отвътомъ по нъкоторымъ вопросамъ, но молчавшія о моемъ восторженномъ важнъйшемъ письмъ (только впослъдствіи, въ новомъ изданіи его стиховъ, стояло:

"подошли и сняли . . . покрывала съ глазъ,

уже во множ. ч.; и еще была поправка послѣ моего письма). Отвѣтъ его <sup>2</sup>) всѣмъ своимъ тономъ и самымъ молчаніемъ о наиболѣе важномъ удовлетворилъ и порадовалъ меня.

Въ одномъ изъ послъдующихъ писемъ мой великій другъ написалъ мнъ: "Не у явися, что будемъ. А пока мы върно чувствуемъ великое, но нестерпимо фантазируемъ и путаемся въ пустякахъ" (и обозначилъ въ какихъ). 80-го апръля 1900 г. мы увидълись, побесъдовавъ часа два. Онъ мнъ сказалъ, что преобразиться вслъдъ за Христомъ нужно и другимъ . . и мнъ. Сказалъ, что все написанное мною внушено свыше, только изложено по моему; но и евангеліе, прибавилъ онъ, прошло черезъ способъ выраженія писавщихъ его.

31 іюля того же года, не успъвъ повидаться со мной снова, какъ ему хотълось, онъ умеръ (на другой день моего рожденья). Я провела три дня вблизи его, больного, когда онъ былъ уже не въ полномъ сознаніи. Меня пустили къ нему, по просьбъ его матери, одинъ разъ. Я его видъла спящимъ. Мы жили далеко другъ отъ друга и я должна была уъхать. Черезъ нъсколько дней я опять пріъхала, когда его хоронили. Сначала я думала, что все погибло. Но мало-помалу стала приходить въ себя, вспоминать и соображать 3). А вскоръ Богъ открылъ мнъ, что мой Возлюбленный, 62 послюдній разъ передъ концомъ міра, родится на землъ 9 мъ-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) такія  $^{2}$ ) этоть его  $^{3}$ ) что онь живеть вь нетлённомь тёлё.



сяцевъ послъ смерти Вл. С. Значить 31 іюля онъ зачать быль. А 9 мъсяцевъ отъ [этого дня истекаеть 30 апръля 1901 г.—въ годовщину нашего свиданія.

Вл. С. училъ, что отъ въка была Премудрость Божія (небесная, предвъчная Церковь), или Тъло Троицы и Супруга Сына. Изъ Нея выдълилась вторая, болъе низкая степень Ея же Самой—міровая душа. (Объ этомъ говорить стихотвореніе его "Три свиданія").

Выдѣленіе было допущено Богомъ, ради ея свободы, но оно было самовольно совершено. Міровая душа находилась послѣ того въ хаосѣ, пока, за ея жажду возсоединенія съ Богомъ, Богъ не сталъ устраивать 1) ея постепенно. У міровой души есть еще скрытая въ ней, единоличная съ ней и съ Премудростью, низшая третья степень. Она все снова рождается на землѣ, отдѣленная отъ высшихъ своихъ степеней, но потомъ возсоединяясь 2) съ ними. Во мнѣ родилась сразу и третья степень и вторая, міровая душа. Но вслѣдствіе 3) моихъ дѣтскихъ грѣховъ я еще младенцемъ потеряла геній послѣдней. Отъ него осталасъ лишь слабая искра. Въ послѣдній разъ я рожусь (впервые) всѣми тремя степенями, не исключая высшей — Премудрости. Это будетъ подобіемъ 4) перваго, полнаго, отъ чрева Матери совершившагося воплощенія Бога-Слова. 5).

Такъ въ свою очередь воплотится Церковь. И этимъ кончится тлънный міръ.

Три степени духа есть и у Петра, апостола. Низшею онъ жилъ при Іисусъ, среднею—послъ Его воскресенія. Высшая его степень— двойникъ, но въ четном образъ, главы падшихъ ангеловъ (ибо послъдній нечетенз). Это есть то дитя, которое, въ Апокалипсисъ, рождаеть Жена, облеченная въ солнце (Церковь). Оно получаеть въ этомъ рожденіи плоть

 $<sup>^{1}</sup>$ ) устроилъ  $^{2}$ ) возсоединяющаяся сама  $^{3}$ ) отъ  $^{4}$ ) дитя Церкви  $^{5}$ ) Сына Божія.

нетлънную. Это послъдній человъкъ, рождаемый въ мукахъ матери. Его духъ заключить въ себъ всъ остальные духи, онъ есть какъ бы родоначальникъ ихъ. Ибо нечетный двойникъ его великъ; онъ выдълился изъ предепчило духа, младенца мужескаго образа, оставшагося чистымъ.

Вся Церковь, небесная и земная, равна ему плюсь той себь, которая скрыта и въ отдъльности не живеть, въ которой все ея потомство, и плюсъ вторымъ степенямъ Іисуса и Маріи. На землъ родится невидимо, въ бользни моей, отъменя и Христа, нетлънное тъло души Петра средней, 2-й степени. Въ истинномъ же тълъ моемъ, давно воскресшемъ, родится оно и для 1-й степени его души. Всъ вселенскіе первосвященники христіанъ ассимилировались въ важные моменты съ духомъ Петра. Рожденію его невидимой плоти на землъ будетъ соотвътствовать торжество на землъ вселенской христіанской тройной власти — первосвященника, царя и пророка. Рожденію же ея на небесахъ—полное соединеніе церквей христіанскихъ.

#### Письмо къ В. А. Т.

Многоуважаемый В. А.! Прівхать въ П. мнв крайне труно, не тревожа старушку-мать и не манкируя службой (я зарабатываю хлъбъ свой и матери). Если бы Вы знали, какая у меня хлопотливая и многозаботная жизнь, Вы сами сотласились бы, что Вамъ легче на денекъ-другой прівхать въ Нижній. Здъсь льтомъ пріятно и живописно. Только можеть случиться, что я съ мамой увду ненадолго; Вы спишитесь поэтому сначала со мной, ежели пожелаете сюда прокатиться. Даже въ апрълъ, въ полноводье, изъ Твери на пароходъ незатруднительна поъздка.

Спъщу отвътить по существу, пока Вы не уъхали. Тоть страхъ и трепеть, который Вы столь поддерживаете, какъ должное отношение къ концу міра, мив кажется несовмъстимымъ съ сильною, горячею любовью къ Христу. Любовь, говорить апостоль, должна дойти до того совершенства, чтобы уничтожить страхъ. Гръшница въ домъ Симона не переставала цъловать Его ноги. Вотъ это живое, простое человъческое чувство къ Нему не знаетъ страха наказаній за гръхи, оно забываеть о нихъ и знаеть только свою жажду увидъть Его и быть съ Нимъ въ томъ міръ, гдъ Онъ живеть, Возлюбленный. Да и наказаніе она знаеть лишь одноразлуку съ Нимъ, и никакого иного себъ не представляетъ. "Добиваться наступленія конца (стало быть сильно желать его?) можеть лишь тоть, кто совсвмъ чуждъ грваа". Но кто же о себъ это когда-либо скажеть, достойный имени христіанина! Я думаю, и Марія Пречистая Дъва впадала въ святое заблужденіе, что Она не безгръшна. Все, чего мы можемъ надъяться, какъ отдъльныя души и какъ душа соборная-Церковь, это чтобы о насъ сказалъ Возлюбленный: "она много любить, потому что ей много прощается". А много любить развъ можно, не чувствуя жажды въчнаго соединенія, непрерывнаго свиданія! Отсрочки молить для "гр вшныхъ" братій"? Но зачъмъ же считать другихъ гръшнъе себя и желать для нихъ отсрочки, которую себъ не желаешь?...

Далъе: рано или поздно, конецъ придеть, и будуть все равно люди, гръшные до послъдняго часа міра. Но чъмъ раньше это придеть, тымь меньше будеть промежуточныхзто покольній, т. е. людей, тоже рискующихъ погибнуть; тъмъ меньше безсмысленной, дурной безконечности размноженія; тъмъ меньше разлуки, либо съ Христомъ и прежде почившими братьями черезъ земную жизнь, либо съ живущими на землъ черезъ смерть. Не прямой ли разсчеть желать ускоренія? Да еще вопрось—безусловно ли спасительна отсрочка? У меня есть дорогіе мит люди, и даже преклонныхъ лътъ, за которыхъ я страстно молюсь, чтобы имъ прожить еще лъть 30 и увидъть второе пришествіе, и не умереть, а "измъниться". Для нихъ "отсрочка" дальше ихъ жизни была бы гибельна можеть быть, или по крайней мъръ опасна. Повърьте, только воплощеннымъ дьяволамъ (изъ какихъ будетъ состоять большинство въ міръ при антихристь) страшеня конецъ. Всему меньшинству, какое уцълъеть до того времени, отъ предсмертныхъ бъдствій, всьмъ настоящимъ людямъ, а не дьяволамъ, сколько-нибудь способнымъ спастись, онъ не только страшень, а напротивь, если ничто другое не спасеть ихъ оть когтей міра, то переживаніе конца спасеть. Тогда будеть въ "людяхъ" такой подъемъ въры и пророческой радости, который въ пепелъ сожжеть ихъ гръховность. Пусть отпадуть многіе передь тымь, во время "рыжаго всадника" (Апокал.), т. е. всемірной красной анархіи, или чернаго всадника, т. е. всемірной лжетеократіи, или блъднаго всадника, т. е. всемірнаго владычества атеизма, и соблазнятся испытаніями этихъ 3-хъ бичей. Но кто до конца, до антихриста, уцълъеть, изъ "модей", тотъ спасстся... Что касается Вашихъ опроверженій, что не всякій поступокъ, ускоряющій конецъ, хорошъ и спасителенъ, то это само собой по правилу: цъль не оправдываеть средства. Евреи не то худо дълали, что сильно ждали Мессію, а то, что злорадствовали, и прилъплялись къ міру, и считали Мессію за мірского царя. Но и Марія ждала Его, и Симеонъ Богопріимецъ и Анна... Такъ развъ не ихъ ожиданію, особенно Маріи мы и обязаны Его тогдашнимъ пришествіемъ? Это Вамъ странно пока-

жется, но это върно: Влад. С. не переставалъ учить, что христіанство богочеловъчно, т. е. требуетъ взаимнаго, свободнаго содъиствія человъка Богу. — Что Вы пишете объ ожиданіи Новаго Завъта-прекрасно. Но это подтверждаеть, а не опровергаеть меня. Срокъ, въ тъсномъ смыслъ, день и часъ, конечно, неизвъстенъ. Но будутъ же люди, за день-то до конца, ждать его и радоваться близости Возлюбленнаго, хотя и подумають, что конець будеть черезь місяць. Да и событія такія передъ тъмъ произойдуть, что нельзя будеть не понять ихъ. "Когда увидите все то сбывающимся, подымите головы ваши, ибо "близко лъто" (Евангел.). Отсрочки еще на одну человъческую жизнь, льть на 30, считая съ сего года, и я хотела бы, по особымъ соображеніямъ; но что значить этоть срокь сравнительно сь тысячами и тысячами льть, какія ходячее мньніе еще даеть міру? Нельзя "бодрствовать", думая, что еще милліонь літь просуществуемь въ тлънномъ видъ. Вообще-моя въра хочеть видъть ожиданіе конца съ радостнымъ трепетомъ любви, а не холодною дрожью ужаса.

Вы говорите далье чудныя слова, радующія меня, о будущемъ апостольскомъ служеніи. Ну, да; этого-то и я чаю! И я говорю: раздъленіе церквей есть жгучій упрекъ нашимъ совъстямъ. И я говорю: кто мирится съ раздъленіемъ, тотъ недоносокъ, а не живое дитя Церкви. И я говорю: мы не ищемъ!.. Однако, уже начинаемъ искать. Скажу Вамъ о себъ лично: когда въ трудное, скорбное время личной жизни я начала просить у Бога "новаго внутренняго человъка" въ себъ "изъ въчнаго настоящаго Божественной жизни" — (ваши слова), я прежде всего поняла, что корень моихъ семейныхъ бъдъ и бъдъ каждаго человъка (т. е. лучше сказать, унынія и отчаянія, производимаго маловажными, житейскими бъдами) есть раздъление церкви. И я стала молиться втайнъ не о своей семьъ, не о себъ, какъ единицъ, а о человъчествъ, да будетъ оно единою Церковью! И отвътомъ на мою молитву было то откровеніе, которое чудотворно далъ мнъ Богъ черезъ невидимое посредство Влад. Серг. и которое въ 1900 г. чудотворно подтвердилось его единовъріемъ со мной (черезъ 14 лътъ). Это означало, что новымъ откровеніемъ Богъ даль и способь того объединенія Церкви, котораго я молила. У меня духъ захватываеть отъ радости

написаннаго Вами: "Близко, совсёмъ уже близко то время, когда тайна судовъ Христовыхъ откроется"... И отъ Вашей увъренности, что "всё ложно върующіе обратятся", и отъ Вашихъ указаній, что "слова такого въ тайнъ сердца своего ждутъ всё языки земные", что "неизглаголанное воздыханіе о внутреннемъ освобожденіи, которое люди нашихъ дней чувствують такъ сильно, найдетъ себъ утоленіе въ этомъ словъ"! Но въдь, Боже мой, это слово и есть то, которое я приняла отъ невидимой проповъди Влад. Серг., и которое апостольскимъ служеніемъ самой Церкви разнесется по земль!

На счеть ангела вселенской Церкви я Вась спрашивала объ одномя, а не о нъсколькихъ. Согласна и съ Вашимъ толкованіемъ. И вообще 7 главныхъ ангеловъ есть. Но я говорила объ единомя Ангелю. "Космическій, животворящій смыслъ христіанской праведности", говорите Вы. Истинно такъ. Это и есть духъ ученія Влад. Серг. Превосходно также—и съ нимъ согласно!—все, написанное Вами о "великой тайнъ" брака. Вы совсъмъ у порога новаго откровенія. Но моего 8-го вопроса Вы, какъ сейчасъ увидите, не поняли. Вашъ отвъть объ "имени новомъ" для меня загадоченъ, особенно Ваше уклоненіе отъ полнаго отвъта. Въдь это было бы объяснимо только, если бы Вы были посвящены во все мнъ извъстное, чего я не думаю... Это побуждаеть меня сказать Вамъ все, все безъ исключенія.

Узнайте же три главныя положенія моей Богооткровенной святой вёры, т. е. новаго исповёданія единой христіанской вёры. Во-1-хъ, безусловно всть догматы и преданія православія. Во 2-хъ—новое освёщеніе ихъ, выражающееся такъ:

### 8-й членъ сумвола:

И въ Духа Святого, Дочь Божію, животворящую, отъ Отца исходящую, въ Дѣву Марію, при Благовѣщеніи архангела воплотившуюся, со Отцемъ и Сыномъ спокланяемую и славимую, говорившую черезъ пророковъ.

#### 9-й членъ:

И въ Церковь *единоличную*, *пределчную*, святую, соборную и апостольскую, жену Сына Божія, Матерь Его предвѣчныхъ

шести дътей—Ангеловъ младенцевъ, матерь и всъхъ христіанъ, возрожденныхъ Имъ черезъ нее, праматерь же всъхъ духовъ; на землъ дважды воплотившуюся 1).

Воплотилась Церковь (или міровая душа) впервые въ грѣшницу въ домѣ Симона. Она умерла при крестѣ Іисуса (это не Магдалина) и съ Нимъ въ третій день воскресла. Въ ея нетлѣнномъ тѣлѣ возрождаются искупленные. Вторично она воплощается въ наши дни, но насколько полно, въ какое мгновеніе, еще неизвѣстно; видно будетъ лишь тогда полное ея воплощеніе, когда оно станетъ явнымъ, а женщина, въ которой оно происходитъ, сольется съ ея образомъ, такъ что земной видъ ея исчезнетъ.

#### 7-й члент:

И восшедшаго на небеса, и сидящаго одесную Отца; оставаясь въ нетлънномъ тълъ на небесахъ, вторично воплотившагося на землъ въ 1853 г. человъческимъ естествомъ, Божеское же естество вторично принявшаго въ 1876 г., при видъніи Церкви въ Египтъ, и скоро грядущаго судить живыхъ и мертвыхъ, Его-же Царствію не будетъ конца.

Прочтите при свътъ этого върованія стихотворенія Владиміра Сергъевича: только тогда они Вамъ стануть вполнъ понятны. Обратите вниманіе, что онъ всю жизнь угадываль и ждаль неизвъстное лицо, гдъ-то живущее свое женское alter едо, съ двойнымъ естествомъ, съ двойнымъ духомъ, земнымъ и небеснымъ. Это особенно ясно въ стихотвореніи: "Не по волъ судьбы", "Вижу очи твои изумрудныя", "Зачъмъ слова?". Что это лицо долго не являлось, было "средь обмановъ живой обманъ"; что оно затормозило дъло Влад. С. и

<sup>1)</sup> Въ рукописяхъ А. Н. Шмидть имвется следующая формула 8 и 9 членовъ "Верую", въ редакціи, несколько отличающейся отъ приведенной въ письме къ В. А. Т.

<sup>8. &</sup>quot;И въ Духа Святаго, Господа животворящаго, иже отъ Отца исходящаго, Иже со Отцемъ и Сыномъ споклоняема и сславима глаголавшаго пророки: Имя же Его, донынь тайное—Дочь Божія (воплощенная въ Марію при благовъствованіи архангела)".

<sup>9. &</sup>quot;И во едину святую соборную впостольскую Церковь—духа предвичнаго, возмобленную Сына, праматерь ангеловь и человькь, матерь искупленных Христомь, рождающую ихь оть Него при ихь крещени, —и на земль въженскомь образь воплощенную".

что онъ умеръ лишь со слабой надеждой; что онъ терзался неземными мученіями безплоднаго ожиданія во всю одинокую жизнь—въ этомъ моя кровавая вина передъ нимъ, передъ Богомъ, передъ человъчествомъ! Но все-таки я не боюсь ни смерти, ни конца міра. Я чувствую блаженную вза-имность Его, неизреченную Его жалость ко мнъ, когда говорю: "Пусть никто не любить Тебя, какъ я, ибо никому Ты столько не простилъ, какъ мнъ!".

Многіе думали, кажется, что Влад. Серг. склонень кь католицизму. Это далеко невърно; напротивъ онъ, въ единственный разъ, когда мы видълись, сказалъ мнъ, что если что доказываетъ Божественность моихъ откровеній, если что уничтожаетъ всякія сомнънія во мнъ, такъ это описаніе отношеній Духа Святого къ Маріи и къ Ангелу (Церкви); (они у меня горячо описаны въ автобіографіи). А это ученіе о Духъ діаметрально противоръчить Filioque; и ученіе о Церкви-личности не допускаетъ олицетворенія ея въ папъ.

Вообразите, что католики приняли бы это ученіе: они должны склониться передъ православнымъ символомъ. Прошу Васъ, при всякой мысли объ этомъ предметь, помнить, что Влад. Серг. прошель долгій, одинокій крестный путь жизни за него; что второе пришествіе, въ славъ, на облакахъ, будеть для всего міра; но явленія Его ученикамъ Своимъ были таинственны-только для нихъ; такъ и тогда, когда Онъ захотълъ уже не въ чудотворномъ воскресшемъ, а въ земномъ тълъ снова явиться имъ, Онъ и это сдълалъ втайнъ отъ міра, явно лишь для Своей Церкви; и сдълалъ, чтобы утвердить ее на камив, котораго врата ада не одолвють. Объ этомъ положеніи моей въры (7 членъ) Влад. С. ничего не сказалъ мнъ, но молчание его было значительно; а о Духъ Св. и Церкви онъ и устно и въ письмахъ подтвердилъ. Вы сказали мнъ: бросьте свои затъи... В. А., эта "затья" есть въра, за которую я во всякое время готова на мучительную смерть. И уже много я, много, невъдомо для міра, пострадала за нее. "Ищите Царствія Божія?" Я воть его и искала. И нашла, что для спасенія меня, отца, матери, всъхъ людей-мив надо, несмотря на мои напряженныя житейскія заботы и работы—напряженно молиться о единствъ Церкви черезъ новое откровеніе. Ибо только новое откровеніе зальчить рану раздыла. Нельзя же человыку "спасаться" одному, не думая о другихъ. Со всъмъ человъчествомъ надо быть во едино. Надо молиться и думать о томъ, что нужно ему всему, это и есть Царствіе Божіе, которое внутри насъ. Чъмъ полнъе будеть наше внутреннее единство, тъмъ лучше мы исполнимъ во всемъ "законъ Христовъ".

Христосъ и благодать Его да будуть съ Вами!

А. Шмидтъ.

P. S. О нъкоторыхъ мелочахъ: мою иниціативу писемъ я подтвердила не для "вънчанія" себя, а напротивъ, для отклоненія всякаго упрека за нихъ другимъ, не причастнымъ къ дълу. Что я живу одиноко, порознь отъ своихъ единовърцевъ, о которыхъ знаю, что они есть, но которые для меня пока таинственны-это я "не забрала себъ въ голову", а это простой факть. А воть для меня страшно темно, что-Вы говорите, что мои слова: "не могу придти въ ихъ среду и знать ихъ имена, -- этому есть причины, глубоко идущія отъ Бога", - върны относительно всякаго христіанина, всякаго. А я объ этомъ говорю, како о своей исключительной привилеии! Какая туть привилегія? Скорве это за мои грвхи! И какъ это можеть быть у всякаго христіанина? Въ господствующемъ-то, общеизвъстномъ исповъданіи? Что Вы! Вотьужъ не понимаю! Подготовленность къ единомыслію со мной лицъ, кому пишу, я понимала не въ томъ смыслъ, что я праведнъе ихъ, а въ томъ, что я полнъе ихъ знаю ученіе Влад. С.

### Письмо къ М. А. Н.

2 мая 1903 г. Арзамасъ (гдѣ я на земскомъ собраніи).

# Многоуважаемый М. А.!

Ваши сомнънія на счеть моей статьи касаются отчасти очень важныхь, отчасти очень второстепенныхь вопросовъ. Важный вопросъ, высказанный Вами, впрочемъ собственно только одинъ: о моихъ упованіяхъ на будущую созидательную работу, которую я считаю завътомъ Влад. С-ча. Вы говорите: "онъ жилъ послъднее время и умиралъ безъ этихъ упованій, отрекшись отъ нихъ". "Не оговоривъ этого", я перескакиваю, по Вашему, "черезъ серьезный періодъ его мысли и нравственнаго самочувствія". Воть это-то мивніе, которое, повидимому, возникло не у Васъ одного, мнъ и хотвлось бы энергичнъйшимъ образомъ опровергнуть, хотълось бы наияснъйшимъ образомъ разобраться въ недоразумъніи, породившемъ его. Мнъніе это, котораго я не раздъляю, хотя знаю о немъ, крайне меня огорчаеть, и я жду не дождусь, когда оно исчезнеть совсвив. Мив вврится, многоуважаемый М. А., что мы съ Вами объ этомъ пунктъ столкуемся, что вы перейдете на мою сторону, ибо Михаилъ Сергъевичъ, разъ высказавъ мнъ нъчто подобное, очень скоро пересталь мив возражать, и вообще категорически этого не говорилъ, а ужъ онъ-то навърное зналъ и послъднія возгрънія брата. На чемъ основано мити объ отреченіи Вл. С. отъ упованій? Только на двухъ данныхъ: 1) На пессимистическомъ разговоръ его съ Трубецкимъ въ бользни ("идей теперь не больше, чымь въ Троянскую войну", "христіанства нѣть" и пр.) и 2) на Трехъ Разговорахъ, или скоръе на повъсти объ антихристь. Но что его порывы негодованія на современность, а главное пов'єсть объ антихриств, были приняты за "отреченіе", это меня глубоко изумляеть. Сколько бы разъ и кому бы ни высказнвалось то, что Трубецкой напечаталь, это во всякомъ

случав никакого отреченія не означаєть. Минуты нравственнаго паденія бывають какъ у человічества, такъ и у отдъльныхъ людей, изъ-за нихъ нельзя сказать, что эти моди уже погибли, хотя впечатлительному человъку и свойственно въ ръзкой формъ высказывать свое раздражение по поводу этихъ минутъ. Точно также и повъсть объ антихриств ничего общаго съ отречениемъ не имветъ. Она, напротивъ, вполнъ совмъстима съ самыми лучшими упованіями. Вскоръ послъ прочтенія этой повъсти публично, именно 8 марта 1900 года, Вл. С. написалъ мнъ въ своемъ первомъ письмъ ко мнъ на другой день по получении моего перваго письма къ нему слъдующее: "Думаю, на основаніи многих данных, что щирокое распространение этой истины (о чемъ мы писали другъ другу) во сознании и жизни христіанства и всего человъчества предстоить въ ближайшемь будущема". Какъ видите въ этихъ словахъ отреченія нізть! Дъло въ томъ, что въ повъсти объ антихристь, вспомните, есть пробъль, въроятно, умышленный. Между монгольскимъ игомъ и возвышеніемъ антихриста пом'вщена эпоха, очерченная Вл. С-чемъ лишь въ самыхъ крупныхъ штрихахъ, самыми общими выраженіями. Вотъ она-то и есть время "бълаго всадника на бъломъ конъ", который вышелъ, какъ побъдитель и чтобы побъдить. Объ этомъ предсказано въ Апокалипсисъ. Вовсе не нужно, чтобы эта эпоха была длинна! Напротивъ, какъ только жатва созръла, посылается серпъ. Какъ только міръ достигнетъ всего, чего можеть въ нынъшнемъ смертномъ своемъ состояніи, такъ и наступить начало конца, т. е. перехода его въ иное, лучшее, нетлънное состояніе. (Предварять последнее частичными, мгновенными преображеніями "авангардъ" человъчества, его передовые, лучшіе люди, конечно, будуть). Вспомните еще, что въ Апокалипсисъ проносятся по землъ, послъ бълаго всадника, всадники рыжій (красный), черный и бліздный. И тогда уже воцарится антихристь. По моему, это-красная анархія, черная лжетеократія и владычество атеизма, которыя бурно и быстро (мфрить ихъ надо мфсяцами) смфнять другь друга. Это будеть увертюра антихристовыхь 31/, лъть. Но переда этимъ, конечно, просіяеть краткая, но чудная весна свободной теократіи, теософіи и теургіи, единаго царства въ единой церкви съ единымъ пророческимъ духомъ, т. е. сбудутся всв упованія Вл. С. Это онъ и думаль, когда писаль мнв, что "предстоить въ ближайшемъ будущемъ". Въ ближайшемъ, т. е. послв монгольскаго ига. А это послвднее—совсвмъ при дверяхъ. Въ теченіе его цивилизованное человвичество, проигравъ въ могуществ политическомъ и экономическомъ, выиграетъ въ мощи духовной. Это будетъ именно спасительнымъ испытаніемъ Божіимъ, которое подыметъ насъ. Это будетъ и бъдственное, и великольпное въ духовномъ отношеніи время.

Не прибавить ли мнъ все это толкованіе къ статьъ, милый М. А.? Если я Вась не поколебала теперь, то давайте поспоримте въ августъ-Богъ дасть, придемъ къ согласію! Только у себя не могу Вась, голубчикь, принять—я скрываю дома все это дъло. Такъ нужно!.. Рукопись также пришлите мив въ редакцію для поправленія. Компилятивность ея я могу уничтожить, величину уменьшить. Только бы въ главномъ согласиться. Въ "Новый Путь" даже не хотълось бы давать: очень возмущаеть меня тамъ В. Розановь своимъ "уголкомъ", гдъ протојерей І. радовался смерти Вл. С., открывшей будто бы дорогу метафизикъ Розанова! (въ февральской книжкв). Лучше бы мнв съ Вами столковаться, М. А., и всъ возможныя для меня уступки Вамъ сдълать. Къ тому же "Новый Путь" своею "святою плотью" вредное, дурное проповъдуеть, не то, что въ христіанскомъ преображеніи заключено и что Вл. С. разумълъ подъ полнымъ истиннымъ соединеніемъ любви. Они какъ разъ постыдный, тлънный "путь" увъковъчивають. Не правда ли?

Отвътъте мнъ, многоуважаемый М. А., коротенько.

Уважающая Васъ А. Шмидта.

PS. Мою рукопись пришлите по тому же адресу, на редакцію. Я, можеть быть, успъю къ Вашему прівзду или раньше ее исправить по Вашему указанію, если только Вы согласны съ указанными поясненіями (или иначе) помъстить и упованія, какъ кръпко стоящія.

Еще есть у меня рукопись, не очень длинная, которую хотълось бы въ видъ реферата *дать* прочесть на религіознофилософскихъ собраніяхъ.

Тогда пусть и въ "Новый Путь" въ протоколъ попадеть.

## Варіантъ 1).

(Къ стр. 22).

- § 1. Меня избраль Богь орудіемъ Своимъ, чтобы черезъ меня въ третій разъ возв'єстить Свое откровеніе людямъ Своимъ и объявить имъ волю Свою и призвать ихъ къ великому дълу Своему.
- § 2. Въ первый разъ Онъ говорилъ народу Своему Израилю черезъ Моисея и, вручая ему законъ Свой, открылся ему какъ единый Богъ.
- § 3. Во второй разъ Онъ Самъ явился въ Израилъ, отъ его плоти и крови, и возвъстилъ ему Имена Отца, и Сына, и Святаго Духа.
- § 4. Нынъ чрезъ меня (вар.: тебя) Онъ хочеть опять обратиться и къ погибшимъ овцамъ дома Израилева, и къ другимъ Своимъ овцамъ, которыя и не сего двора, и объяснить имъ Свои три Имени, для чего и поручилъ мнъ открыть людямъ многія тайны.
- § 5. А я, которой Онъ это поручилъ, я Церковь Христова, единая и живая, духъ соборный и апостольскій.
- § 6. Я та, о которой ап. Павель сказаль: "по сему оставить человъкь отца и мать и прилъпится къ женъ своей, и будуть два въ плоть едину. Тайна сія велика есть, говорю по отношенію къ Христу и Церкви".



<sup>1)</sup> Въ черновыхъ наброскахъ "Третьяго Завѣта", который въ нихъ имѣеть еще подзаголовокъ: Камень Церкви Соборной, встрѣчается существенный варіанть въ изложеніи первыхъ положеній, который здѣсь и приводимъ: вмѣсто третьяго лица, откровеніе въ немъ ведется прямо отъ перваго.

## Приложеніе.

# Письма Владиміра С. Соловьева къ А. Н. IШмидтъ 1).

I.

### Многоуважаемая Анна Николаевна!

Прочитавъ съ величайшимъ вниманіемъ Ваше письмо, я радъ былъ видъть, какъ близко подошли Вы къ истинъ по

Отвътныхъ писемъ Вл. С-ча, по счету самой А. Н-ны, было 7. Въ оригиналъ намъ пришлось видъть лишь два; кромъ того, въ бумагахъ А. Н-ны имъются 4 пустыхъ конверта отъ заказныхъ писемъ съ адресомъ, написаннымъ рукою Вл. С-ча: Въ Нижній Новгородъ, Аннъ Николаевит Шмидть, въ редакцію "Нижегородскаго Листка",-вст изъ Петрограда, со штемпелемъ Hôtel d'Angleterre (отъ управляющаго этой гостинницей имъется увъдомленіе въ отвъть на запросъ А. Н-ны, что ея письма, посылка и телеграммы Вл. С. Соловьеву вручены). Въ нашемъ распоряжении имъются: телеграмма и 6 Соловьевскихъ писемъ, причемъ копія двухь важнъйшихъ писемъ, перваго и пятаго, были доставлены самой А. Н-ной въ 1903 году въ письмъ къ С. Н. Б-ву вмъсть съ ея объяснительными примъчаніями; два другихъ письма свърены съ подлинника, а два имъются въ надежныхъ копіяхъ. Гдъ находятся и упъльли ли отсутствующіе оригиналы писемъ Соловьева, о большинствъ ихъ намъ неизвъстно. Печатаемъ письма Вл. С-ча въ хронологической послъдовательности, насколько ее удается установить.

<sup>1)</sup> Переписка между А. Н. Шмидть и Вл. С. Соловьевымъ относится къ последнимъ месяцамъ жизни Вл. С-ча, съ марта 1900 года, когда А. Н-на, по ея собственнымъ словамъ, впервые узнала о его существовани, по ионь того же года, причемъ въ апрёлё состоялось ихъ личное знакомство, впрочемъ, непродолжительное (всего нёсколько часовъ въ г. Владамірё). Переписка со стороны А. Н. Шмидтъ сразу приняла боле чёмъ энергичный характеръ, какъ объ этомъ можно судить по почтовымъ и телеграфнымъ квитанціямъ, сохранившимся въ ея бумагажъ. Ею были посланы Вл. С-чу заказныя письма: въ мартатъ 5, 9, 11, 12, 13, 14, 17, 18, 21, 23, 24, 27, 29 (письмо и посылка) 30; въ амрала: 4, 6, 7, 10, 16 (письмо и посылка), 20, 24, 25, 27; въ мал: 24, 31; въ йонт 24-го. Итого за два мёсяца (мартъ—апрёль)—23 письма, всего же 26 писемъ и 1 посылка. Кромё того, А. Н. Шмидтъ было послано Вл. С-чу пятъ телеграммъ, а именно: 17 и 23 марта, 7 и 8 апрёля, 14 мая.

вопросу величайшей важности, заложенному въ самой сущности христіанства, но еще не поставленному отчетливо ни въ церковномъ, ни въ общефилософскомъ сознаніи, хотя отдъльные теософы и говорять объ этой сторонъ христіанства (особенно Яковъ Вёме и его послъдователи: Гихтель, Пордэджъ, Сенъ-Мартенъ, Баадеръ). Мнъ приходилось много разъ съ 1878 года касаться этого предмета въ публичныхъ чтеніяхъ, статьяхъ и книгахъ, соблюдая должную осторожность. Думаю на основаніи многихъ данныхъ, что широкое раскрытіе этой истины въ сознаніи и жизни христіанства и всего человъчества предстоить въ ближайшемъ будущемъ, и Ваше появленіе кажется мий очень важнымь и знаменательнымъ. Нъкоторыя частности въ Вашемъ письмъ для меня неясны, и прежде окончательнаго заключенія я желаль бы познакомиться; 1) съ Вашею подготовительною статьей, 2) съ Вашимъ автобіографическимъ сочиненіемъ и 3) главнымъ образомъ, съ Вами самими. Все это легко исполнимо, но только не сейчась, такъ какъ я на отъвздв заграницу 1), откуда вернусь въ половинъ лъта въроятно, а въ концъ лъта или началь осени могу побывать въ Нижнемъ-Новгородъ, если Вы его не покидаете. По возвращении изъ заграницы я хотыль бы съ Вами списаться. Мнъ Вы тогда можете писать или въ эту гостинницу, или, еще лучше, такъ: Петербургъ. Галерная, 20. Редакція "Въстника Европы", Влад. Серг. Соловьеву (всъ письма и посылки непремънно заказными).

Но уже и теперь я могу разъяснить одно недоразумъніе въ Вашемъ письмъ, именно насчеть Вселенскаго Собора. Въ настоящее время вопросъ о его созваніи никакъ не можеть имъть практическаго значенія, по той причинъ, что созывать некому: папская власть признается одними католиками, а имперская раздълена между четырьмя независимыми государствами: Россіей, Германіей, Австріей и Британіей. Да и помимо этого, назначеніе вселенскихъ соборовъ лишь въ томъ, чтобы окончательно формулировать и провозглашать уже выясненныя религіозныя истины, а та истина, которая насъ съ Вами занимаеть, еще требуеть большихъ объясненій.

<sup>1)</sup> Онъ туда не повхалъ. Примъч. А. Н. Шмидтъ.

Позвольте еще разъ выразить мою радость по случаю Вашего письма и пожелать дальнъйшаго добраго общенія между нами.

Душевно Вамъ преданный

Владиміръ Соловьевъ.

8 марта 1900.

Итакъ, письмо было отъ незнакомой ему, я же едва знала о немъ понаслышкъ, и то лишь незадолго до переписки съ нимъ (по разнымъ обстоятельствамъ я очень долго почти ничего не читала).

II.

## Многоуважаемая Анна Николаевна!

Получивъ посланныя Вами бумаги, буду, не вскрывая конвертовъ, хранить ихъ до Вашего востребованія. Вотъ все, что пока могу объщать Вамъ по этому предмету. Что касается до Вашего сообщенія мнв о происшествіи, случившемся съ Вами 1 января 1885 года, то, благодаря Васъ за довъріе и признавая очевидную искренность и правдивость

Вашего разсказа, я долженъ пока воздержаться отъ окончательнаго сужденія о самомъ факть. Обращу только Ваше вниманіе на переданную Вами самими подробность, именно, что явленіе предполагаемаго лица не произвело въ Васъ непосредственно никакого движенія душевныхъ чувствь, такъ что впечатльніе было, такъ сказать, головное, а не сердечное. Это очень важный признакъ, давно замьченный церковными спеціалистами по этой части.

Разыскивать лицо, соотвътствующее иниціаламъ І. Р., я не вижу человъческой возможности, а получить объ этомъ прямыя сообщенія свыше не считаю себя достойнымъ. Могу служить Вамъ туть лишь своей догадкой: І. Р.—Іуда Раскаявшійся? Но въ адресномъ столъ онъ, конечно, записанъ подъ другою фамиліею и значить, если бы даже моя догадка была достовърна, то она осталась бы все равно безполезной.

Вашу замътку по поводу лекціи объ антихристь я прочель издателю "Недъли", и она, въроятно, будеть напечатана, съ нъкоторыми редакціонными измъненіями, если Выничего не имъете противъ.

Будущаго своего адреса я не знаю въ точности, но съ апръля мъсяца Вы можете писать: Ajāccio, île de Corse, France, mr. Solovieff, poste restante.

Богъ дасть, встрътимся, когда будеть нужно.

Душевно преданный Вамъ

Влад. Соловьевъ.

(Конецъ марта или 1 апръля).

#### III.

# Дорогая Анна Николаевна!

Мнѣ было пріятно прочесть Ваши полемическія замѣтки, но разумѣется, печатать ничего подобнаго не нужно. Разъясняю евангельское выраженіе насчеть "бисера". И Б., и М.—поросята: первый поросенокъ циничный и нахальный, а второй—поросенокъ лицемѣрно-добродушный и плаксивый. Ваше серьезное къ нимъ отношеніе показалось мнѣ трогательнымъ.

Больной пріятель, къ которому я долженъ былъ тать

на островъ Корсику, быстро скончался, и я пока не вду заграницу. Собираюсь на нъсколько дней въ Москву и вообще ничего опредъленнаго не знаю и не загадываю понапрасну.

Посыдаю Вамъ книжку "Духовныя основы", а недъли черезъ двъ надъюсь послать новое изданіе своихъ стихотвореній, а также "Три разговора" отдъльной книжкою съпоправками и дополненіями.

Будьте здоровы.

Душевно преданный Вамъ

Влад. Соловгевъ.

(Начало апръля).

IV.

(Отсутствуеть, если только оно было).

V.

Воскресенье, 22 апръля. Петербургъ.

# Дорогая Анна Николаевна!

Не у явися, что будемь. А пока мы върно чувствуемъ великое, но нестерпимо фантазируемъ и путаемся въ пустякахъ. Три характерные пустяка: 1) Вы продолжаете смъщивать меня съ моимъ старшимъ братомъ Всеволодомъ Соловьевымь, имъвшимь какія-то темныя дъла съ г-жею Блавацкою и написавшимъ объ этомъ какую-то сърую книгу, чему я ни душою, ни тъломъ не причастенъ. Г-жу Блавацкую я никогда въ жизни не видалъ и ни ея личностью, ни ея "чудесами" или "фокусами" никогда не занимался, а только (и весьма умфренно) теософическимъ движеніямъ съ принципіальной стороны, о чемъ напечаталь двъ замътки, не касающіяся личности и "практики" этой покойницы. 2) Зная, какъ Вы цените мои стихи, я хотель оказать Вамъ любезность, приславши до выхода книжки тъ стихотворенія, которыя Вамъ были неизвъстны. "Разрывать" книжку, какъ Вы говорите, я не имълъ ни возможности, такъ какъ она не была еще въ моихъ рукахъ,—ни надобности, такъ какъ я ръшилъ непремънно Вамъ ее доставить въ цъломъ видъ, какъ только она выйдетъ.

3) Замътивъ въ одномъ Вашемъ письмъ лучшую редакцію одного моего стихотворенія <sup>1</sup>), я съ удовольствіемъ этимъ воспользовался. И изъ этого простъйшаго факта Вы выводите какія-то сложныя заключенія.

Довольно о пустякахъ.

Исповъдь ваша возбуждаеть величайшую жалость и скорбно ходатайствуеть о Васъ предъ Всевышнимъ. Хорошо, что Вы разъ это написали, но прошу Васъ болъе къ этому предмету не возвращаться. Уважая сегодня въ Москву, я сожгу фактическую исповъдь въ обоихъ изложеніяхь, —не только ради предосторожности, но и въ знакъ того, что все это только пепель. А о томъ, что подъ пепломъ, я Вамъ разскажу сонъ одной давно умершей старушки 2). Она видъла, что ей подають письмо оть меня, написанное обыкновеннымъ моимъ почеркомъ, который она называла pattes d'araignée. Прочтя его съ интересомъ, она замътила, что внутри завернуто еще другое письмо на великолъпной бумагъ. Раскрывъ его, она увидъла слова, написанныя прекраснымъ почеркомъ и золотыми чернилами, и въ эту минуту услышала мой голосъ: "вотъ мое настоящее письмо, но подожди читать", и туть же увидъла, что я вхожу, сгибаясь подъ тяжестью огромнаго мешка съ медными деньгами. Я вынуль изъ него и бросиль на полъ нъсколько монеть одну за другой, говоря: когда выйдеть вся м'ядь, тогда и до золотыхъ словъ доберешься.—Совътую Вамъ, Анна Николаевна, этотъ сонъ примънить и къ себъ.

Я вду въ Москву на похороны. Въ Нижній теперь прівхать не могу, но во Владиміръ-на-Клязьмъ-возможно на нъсколько часовъ в). NВ. Если Вы способны разговаривать, и если Вамъ не трудно прівхать во Владиміръ, то напишите короткое письмо въ Москву (слъдовалъ адресъ) и скажите, какой изъ трехъ дней: пятница, суббота, воскресенье

<sup>1)</sup> Les Revenants.

<sup>2)</sup> А. Ө. Аксаковой.

<sup>»)</sup> Я его ни о чемъ не просила. Прим. А. Н. Шмидтъ.

для Васъ удобнъе, но ни въ какомъ случат не вытажайте изъ Нижняго до моей телеграммы изъ Москвы. Потому что ничего еще не ръшено, и по моему, лучше, можетъ быть, отложить свиданіе до конца лъта 1).

Пожалуйста, ни съ къмъ обо мнъ не разговаривайте, а лучше всъ свободныя минуты молитесь Богу.

Душевно Вашъ

Влад. Соловьевъ.

## Телеграмма.

(Изъ Москвы. 29 апрёля 1900 года).

Нижній. Редакція "Нижегородскаго Листка". Аннъ Николаевнъ Шмидть.

Если есть опасенія здоровья, не выважайте. Мнъ все равно нужно (быть во) Владиміръ по другому дълу.

Соловьевъ.

#### VI.

# Дорогая Анна Николаевна!

Воть два слова въ успокоеніе. Я живъ, попрежнему сохраняю къ Вамъ неизмънныя чувства интереса и симпатіи, никакого неблагопріятнаго впечатлънія свиданіе съ Вами не оставило, однимъ словомъ, все по старому.

Теперь очень спъщу, а на-дняхъ постараюсь написать больше.

Искренно къ Вамъ расположенный

Влад. Соловьевъ.

На-дняхъ в... (конецъ фразы въ оригиналъ оторванъ). (Повидимому писано въ маъ, вскоръ послъ Владимірскаго свиданія).



<sup>1)</sup> Повторяю, я объ этомъ ему не писала, но онъ часто отвѣчалъ на мысли. Прим. А. Н. Шмидтъ.

#### VII.

22 іюня 1900 года.

## Дорогая Анна Николаевна!

Прі в немъ много в врнаго. Я тоже думаю, что прежняя историческая канитель кончилась. Ну, а дальн в йшее: не намъ дано в в дать в ремена и сроки.

На-дняхъ вду въ южную Россію на неопредвленное время. Какъ видите, Ваше желаніе прівхать въ Петербургъ, чтобы видвться со мною, независимо отъ основательности или неосновательности этого желанія, все равно не можетъ осуществиться. Очень радъ, что Вы сами сомнъваетесь въ объективномъ значеніи извъстныхъ видъній и внушеній, или сообщеній, которыхъ Вы не знаете. Настаивать еще на ихъ сомнительности было бы съ моей стороны не великодушно. По возвращеніи въ Петербургъ (въроятно, въ августъ), напишу вамъ непремънно. Будьте здоровы, дорогая Анна Николаевна.

Искренно Вашъ Влад. Соловъевъ.

повышена на 50 %

Цѣна 2 р. 50 коп.

Digitized by Google

## UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY BERKELEY

Return to desk from which borrowed.

This book is DUE on the last date stamped below.

Due end of WINTER Quarter

MAR 22 1968 # 1

MAR 14 '68 - 3PM

RECT LD MAR 23 7: - DAM 3 7

DEC 06 1995

RECEIVED

JUL 17 1968

LOAN DEPT.

LD 21-95m-11,'50 (2877s16) 476

U.C. BERKELEY LIBRARIES
C022803479

Y.C 100018

Digitizedpy **GOOSI**C

